
iii. Théorie théologique  
de l’écoute fidèle : Saint Paul

Les problématiques de l’écoute les plus anciennement établies appar-
tiennent, outre à la philosophie, à la théologie chrétienne. C’est de ce côté-ci 
que nous allons nous tourner pour aborder notre théorisation de l’écoute 
musicale.

1 – Précisions
Précisons d’emblée notre orientation : nous ne soutenons nullement que 

l’écoute musicale serait une sorte d’ersatz (une sécularisation par exemple) 
de l’écoute !dèle a. À l’inverse, nous soutiendrions que la pensée théolo-
gique, plus ou moins consciemment, adopte l’écoute musicale comme 
paradigme, qu’elle théorise plus ou moins explicitement son écoute 4dèle 
sur le modèle d’une écoute artistiquement pratiquée.

En un certain sens, notre hypothèse de travail sera que la théorie de 
l’écoute 4dèle, depuis longtemps, a été la forme de théorisation de cette 
écoute que la musique a porté à incandescence ; ou encore  : si la musique 
est bien l’art de l’écoute, c’est-à-dire porte ce qu’écouter veut dire à son 
intensité maximale (à la fois sensible et intelligible), alors théoriser l’écoute 
(en ayant la musique comme horizon) a pris pendant longtemps la forme, 
déplacée et déroutée, d’une théorie de l’écoute 4dèle.

À nous, contemporains, de retourner la chose  : de théoriser l’écoute 
musicale (sans recours à une transcendance) en nous instruisant du 
discours théorique de la théologie chrétienne en matière d’écoute 4dèle, 
conçue comme pré-théorisation.

Si notre propos se déclare ainsi clairement propos d’athée (matéria-
lisme d’immanence radicale), il ne faut cependant y voir nul mépris pour le 
propos chrétien, et pour sa pensée propre : un athée, s’il ne relève pas d’un 
matérialisme primaire, ne peut que se réjouir de rencontrer des croyants 
intelligents et convaincus, tout de même que pour Spinoza, un homme libre 

a. Fidèle renvoie ici à foi (!dèle : qui garde la foi) plutôt qu’à !délité.

65



ne peut que se réjouir de rencontrer d’autres hommes libres : la liberté d’es-
prit n’est pas jalouse, et toute jalousie relève d’une servitude (volontaire).

2 – « La foi vient de l’écoute. »
Nous examinerons ici un passage, très fameux, de l’épître aux Romains 

de Saint Paul (Rm 10, 13-18), classiquement identi4é par la maxime, venu 
de la Vulgate, « Fides ex auditu » et que l’on traduira ici par : « La foi vient 
de l’écoute. »

Que dit ce texte ? Partons d’une traduction canonique 1 :

«  13. “Quiconque invoquera le nom du Seigneur sera sauvé.” 2 14. Mais 
comment l’invoquer sans d’abord croire [επιστευσαν] en lui ? Et comment 
croire [πιστευσουσιν] sans d’abord l’entendre [ηκουσαν] ? Et comment 
entendre [ακουσουσιν] sans prédicateur ? 15. Et comment prêcher sans être 
d’abord envoyé ? selon le mot de l’Écriture : « Qu’ils sont beaux les pieds des 
messagers de bonnes nouvelles !  » a 16. Mais tous n’ont pas obéi [υπηκουσαν] 
à la Bonne Nouvelle. Car Isaïe l’a dit  : « Seigneur, qui a cru [επιστευσεν] 
à notre prédication [ακοη] ?  » b 17. Ainsi la foi [πιστις ] naît de la prédica-
tion [ακοης] et de cette prédication [ακοη] la parole du Christ est l’instru-
ment. 18. Or je demande : n’auraient-ils pas entendu [ηκουσαν] ? »

Remarque philologique

Le texte balance entre deux termes, ici croire et entendre (décalqués 
du latin credire et audire), qui traduisent de manière imprécise la polarité 
grecque originaire de la pistis (πιστις – foi) et de l’akoê (ακοη – écoute), et 
qui vont s’articuler dans l’énoncé central  : αρα η πιστις εξ ακοης (“ara ê 
pistis ex akoês” – Ergo !des ex auditu – « Donc la foi vient de l’écoute »).

On doit remarquer, à ce titre, qu’en grec l’obéissance υπακοή (upakoê) 
dont il est question (verset 16) en français et en latin (obediunt) s’inscrit 
comme corrélat de l’écoute (akoê) : obéir, c’est (bien) écouter.

Je propose de librement retraduire notre passage ainsi :

a. Es. 52,7 : « Comme ils sont bienvenus les pas du messager qui nous met à l’écoute de la 
paix et du salut. »

b. Es.  52,15 –  53,1  : « Des foules de nations vont être émerveillées, des rois vont rester 
bouche close, car ils voient ce qui ne leur avait pas été raconté, et ils observent ce qu’ils n’avaient 
pas entendu dire. Qui donc a cru à ce que nous avons entendu dire ? »

I. L'œuvre musicale et son écoute

66



13. « Quiconque priera le nom du Seigneur sera sauvé.  »

14. Mais comment prier celui en qui on n’a pas foi ? Et comment avoir 
foi sans d’abord (l’) écouter ? Et comment écouter si personne ne prêche ?

15. Et comment prêcher si l’on n’a pas d’abord été envoyé ? selon le mot 
de l’Écriture : « Qu’ils sont beaux les pieds de ceux qui annoncent de bonnes 
nouvelles.  »

16. Mais tous n’ont pas écouté la Bonne nouvelle. Car Isaïe l’a dit  : 
« Seigneur, qui a eu foi en nous écoutant ?  »

17. Donc la foi vient de l’écoute, et l’écoute passe par la parole du Christ.

18. Pourtant je demande : est-ce qu’ils n’ont pas écouté ?

3 – Un enchaînement étonnant
Ce texte est tout à fait remarquable.

Formellement d’abord. Il  enchaîne six catégories  – le salut, la prière, 
la foi, l’écoute, la prédication et l’envoi (ou la mission) – selon cinq consé-
cutions (salut/prière, prière/foi, foi/écoute, écoute/prédication, prédication/
envoi) assurée par une même question (πως – quomodo – comment), agis-
sant à quatre reprises :

 — Comment une prière existerait-elle s’il n’existe pas de foi ?
 — Comment une foi existerait-elle s’il n’existe pas d’écoute ?
 — Comment une écoute existerait-elle s’il n’existe pas de prédication ?
 — Comment une prédication existerait-elle s’il n’existe pas de mission ?

Sur le fond ensuite. Ce  texte s’appuie sur la conviction, mainte fois 
aHrmée par St Paul, que le salut vient de la foi. Paul y ajoute ici une nouvelle 
conviction (qu’il va argumenter) : la foi vient de l’écoute. D’où la question 
(dont on pressent l’enjeu pour Paul)  : « Mais alors, cette écoute, qui est 
condition de la foi donc du salut, d’où vient elle ?. »

L’analogie avec notre propos est patente : si la musique comme art « vient » 
de l’œuvre et si l’œuvre « vient » de l’écoute, d’où « vient » alors cette écoute ?

Tel est donc l’enjeu : si la logique subjective du salut procède d’une foi 
procédant elle-même d’une écoute, quel est l’amont d’une telle écoute, 
quelles en sont les conditions constituantes ?

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

67



Pour traiter ce point, Paul va :
 — remonter de l’écoute à la prédication (14), puis de la prédication à la 

mission (15) ;
 — introduire « entre » salut et foi le jeu de la prière (13) : le salut vient de 

la foi via la prière a,
 — installer en maillon central de tout cet enchaînement l’articulation 

directe foi-écoute : « La foi vient de l’écoute » (17).
En première approche, son raisonnement est le suivant :

 — La prière ouvre au salut.
 — Mais la prière suppose la foi,
 — et la foi présuppose l’écoute,
 — comme l’écoute présuppose la prédication,
 — et la prédication présuppose la mission.

Ce faisant, St Paul con4gure un enchaînement logique qui, à quatre 
reprises, remonte de manière identique d’une existence à sa condition de 
possibilité :

mission�m�prédication�m�écoute�m�foi�m�prière [o� salut]

4 – Des conditions suffisantes ?
Le texte, cependant, ne se satisfait pas d’une telle « induction » (s’il y a 

foi, c’est qu’il y a eu écoute…) : pour Paul en eJet, l’enjeu subjectif tient au 
salut ; le salut occupe donc subjectivement une position de résultat, non de 
point de départ d’une inférence logique.

D’où que Paul ne s’arrête pas à un examen inductif des conditions néces-
saires du salut, mais se demande si ces conditions nécessaires sont égale-
ment su%santes en sorte d’évaluer un parcours déductif circulant cette fois 
à l’envers de la mission jusqu’au salut :

{mission�o�prédication�o�écoute�o�foi�o�prière�o�salut} ?

Komas d’Aquin, commentant ce texte,  3 dégage très clairement cette 
problématique générale :

« <L’Apôtre> expose l’ordre selon lequel chacun est appelé au salut, qui 
procède de la foi. Et à cet e&et, il fait deux choses : A) Il commence par montrer 
que ce qui, dans cet ordre, vient en second lieu, ne peut exister sans ce qui précède. 

a. Le salut vient de la prière et la prière vient de la foi.

I. L'œuvre musicale et son écoute

68



B) Puis, que ce qui a été fait d’abord ne suppose pas nécessairement ce qui vient 
en second lieu. » 4

La question est donc  : selon quelle logique subjective les diJérentes 
conditions nécessaires au salut peuvent-elles s’avérer suHsantes ?

Comment en particulier retourner l’énoncé du début : « Pas de foi sans 
écoute ! » (verset 14 : « Comment avoir la foi sans avoir écouté ? ») en celui 
qui sert de clef de voûte à ce passage : « La foi vient de l’écoute » (verset 17) 
si l’on veut bien admettre que ce dernier énoncé a ne répète pas le premier 
(« pas de foi sans écoute préalable ! ») mais le renverse (« l’écoute génère la 
foi ») ?

5 – Un pivotement autour de la foi
Ce renversement est souligné du « donc » (« ergo ») qui l’introduit 

comme nouvelle inférence ; sa nouveauté se condense alors dans le « ex » 
qui cheville foi et écoute si on entend bien cette particule comme désignant 
une manifestation, une expression, une épiphanie plutôt que la production 
d’un nouveau terme : en vérité la foi est l’épiphanie de l’écoute.

Autrement dit, ce retournement de la charnière centrale des cinq infé-
rences suppose en fait son repli en une intimité spéci4que de l’écoute et de 
la foi.

Ceci ne peut se concevoir que si le terme « foi » dispose ici d’un statut 
particulier : le terme « foi », par-delà son occurrence locale comme maillon 
particulier dans une chaîne d’inférences, y dispose également d’un statut 
global ; ou encore : la foi est simultanément une des six catégories, locale-
ment située entre écoute et prière, et l’enveloppe globale de cette dynamique 
subjective.

Karl Barth, commentant ce même passage 5, thématise à ce titre la foi 
comme connaissance cachée soutenant de part en part le procès subjectif 
comme subjectivation !dèle :

« Ce cri même de l’homme […] ne s’élèverait pas s’il n’avait pas, de Dieu, une 
connaissance invisible, qui a lieu au-delà de toutes les réalités perceptibles, mais 
comme leur prémisse à elles toutes, prémisse donnée en Dieu. Cette connaissance 
de Dieu, cependant, dans son état entièrement caché, c’est la foi ; cette connais-
sance présuppose une audition, également cachée, une annonce, également 

a. Αρα η πιστις εξ ακοης – Ergo !des ex auditu – Donc la foi vient de l’écoute !

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

69



cachée, un envoi, également caché, de l’annonciateur. En un mot, elle présup-
pose la possibilité, non, la réalité de l’Église cachée de Jacob, Église dont l’oreille 
entend la Parole de Dieu et dont la bouche prononce la Parole de Dieu. » 6

De même Komas d’Aquin, commentant le verset  14a, précise que la 
prière, pour ouvrir au salut, doit être une prière nourrie de la foi, une prière 
!dèle :

« <L’Apôtre> dit : Comment donc invoqueront-ils Celui en qui ils n’ont pas 
cru ? Comme s’il disait : Sans aucun doute, l’invocation ne peut procurer le salut, 
à moins que la foi ne précède. » 7

Ainsi la foi n’est pas seulement ce qui motive et génère la prière 
(foi�o�prière) mais également ce qui la nourrit (foi�o�prière !dèle)  : de 
même que la foi était déjà là, « cachée » au sein de l’écoute, de même elle est 
toujours là, agissante au cœur de la prière.

Luther pour sa part insiste dans ses commentaires 8 sur le fait que la foi 
opère déjà bien en amont puisqu’il n’est de prédication suscitant une écoute 
4dèle que d’une prédication elle-même 4dèle :

« Or, comment entendront-ils, si personne ne prêche ? et même s’ils 
prétendent écouter, ce n’est que vaine présomption, s’ils n’entendent pas de 
vrais prédicateurs, car ce n’est pas entendre que d’entendre de faux docteurs ; ils 
entendent et n’entendent pas, ils ont des oreilles mais ce n’est pas pour entendre : 
[ce ne sont] pas des oreilles d’auditeur. a »

6 – Une torsion interne
Ainsi la foi se trouve dotée d’un statut en torsion interne puisqu’elle est 

prise simultanément
 — comme un des six termes (le quatrième), maillon pris comme les 

autres dans l’ordre d’un enchaînement ;
 — comme une condition globale pour qu’enchaînement adéquat il y ait 

bien, comme un principe global de circulation 4dèle entre les termes.

7 – Deux opérations
Résumons où nous en sommes.

a. (aures) auditionis  : des oreilles faites pour entendre (littéralement  : des oreilles 
d’audition).

I. L'œuvre musicale et son écoute

70



Pour passer des conditions nécessaires du salut à d’éventuelles condi-
tions suHsantes, Paul procède à une double opération :

 — examiner dans quelles conditions il est possible de retourner les 
inductions logiques en inférences subjectives ;

 — doter ce faisant la foi d’un statut spéci4que, en torsion intérieure 
local/global de sa contribution à ce procès subjectif.

 — Formellement décrit, le retournement de
mission�m�prédication�m�écoute�m�foi�m�prière [o� salut]

en

mission�o�prédication�o�écoute o foi o prière o salut

tend à replier le maillon central

écoute l foi
ce qui suppose une foi dotée d’une torsion interne.

8 – D’une induction logique à une inférence 
subjective

Voyons maintenant comment Paul réalise la première de ces deux 
opérations  : comment il examine le caractère ou non suHsant des diJé-
rentes conditions nécessaires.

Reprenons pour cela notre texte, étape par étape. Pour faciliter notre 
examen, partageons le texte en deux colonnes en distinguant ce qui iden-
ti4e des conditions nécessaires (induction logique) et ce qui interroge leur 
caractère suHsant (inférence subjective), et inscrivons dans chaque cas 
l’enchaînement particulier dont il est alors question.

verset
Conditions

nécessaires suHsantes

13
“Quiconque invoquera le nom du Seigneur 

sera sauvé.” [Joël]
prière o�salut

14a
Mais comment prier celui en qui on n’a pas 

foi ?
foi�m�prière

14b
Et comment avoir foi sans d’abord (l’)

écouter ?
écoute�m�foi

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

71



14c Et comment écouter si personne ne prêche ?
prédication�m�écoute

15a
Et comment prêcher si l’on n’a pas d’abord 

été envoyé ?
mission�m�prédication

15b

selon le mot de l’Écriture : “Qu’ils sont 
beaux les pieds de ceux qui annoncent de 
bonnes nouvelles.” [puis : “La prédication 

nous met à l’écoute.”]
[prédication o�écoute] 1

16a
Mais tous n’ont pas écouté la Bonne 

nouvelle.
non-[prédication o�écoute] 2

16b
Car Isaïe l’a dit : “Seigneur, qui a eu foi en 

nous écoutant ?” [Isaïe]
non-[écoute o�foi] 3

17a Donc la foi vient de l’écoute,
écoute o�foi

17b et l’écoute de la parole du Christ.
prédication o�écoute

1. Ce résultat découle donc de la suite (non explicitée par St Paul) de la citation : « le
messager nous met à l’écoute… »
2. Au sens : la prédication ne garantit pas l’écoute.
3. Au sens : l’écoute ne garantit pas la foi.

Les versets  14-15a déploient l’enchaînement inductif de départ, en sa 
forme quasi-complète a :

mission�m�prédication�m�écoute�m�foi�m�prière
Son retournement passe par l’examen des cinq points suivants :
1. mission�o�prédication ?
2. prédication�o�écoute ?
3. écoute�o�foi ?
4. foi�o�prière ?
5. prière�o�salut ?
Paul les aborde dans cet ordre  :  5-2-3, sans expliciter  4  et  1. Voyons 

comment.

a. Il n’y manque que prière��m��salut qu’on peut ici considérer comme un acquis.

I. L'œuvre musicale et son écoute

72



5. Prière → salut ?

Dès son entame, le texte examine positivement cette cinquième infé-
rence sous l’autorité du prophète Joël, ce que Komas d’Aquin commente 
ainsi :

« <L’Apôtre> expose par ordre cinq choses, en commençant par l’invocation, 
à la suite de laquelle, selon l’autorité du prophète, vient le salut. » 9

Rappelons que pour Komas d’Aquin, la seule prière ouvrant au salut 
est une prière nourrie de foi a , une prière !dèle, et formalisons ce point d’un 
parenthésage approprié :

(foi�o�prière) �o�salut b

2. Prédication → écoute ?

Paul examine plus loin la seconde inférence pour aboutir à une conclu-
sion partagée : certes (15b) Isaïe suggère sa validité (ce point n’est pas entiè-
rement explicite dans la citation retenue mais il est clairement énoncé dans 
la suite immédiate du texte d’Isaïe c) mais force est cependant de constater 
(16a) que tous n’ont pas su écouter la prédication. Il y a donc une possibilité 
attestée que la prédication se perde dans le vide, possibilité que St Komas 
commente ainsi :

« Quand <l’Apôtre> dit : Mais tous n’obéissent pas à l’Évangile, <l’Apôtre> 
montre que ce qui précède n’a pas toujours de suite. Car, bien qu’il ne puisse pas 
arriver que l’on croie sans avoir entendu celui qui prêche, cependant tous ceux 
qui écoutent celui qui prêche ne croient pas, et voilà pourquoi <l’Apôtre> ajoute : 
Mais tous n’obéissent pas à l’Évangile. Il s’exprime ainsi pour montrer que la 
parole extérieure de celui qui parle n’est pas la cause su%sante de la foi. » 10

Formalisons ainsi cette possibilité que la prédication ne débouche pas 
sur une écoute véritable :

prédication ↴ écoute

a. « <L’Apôtre> dit : Comment donc invoqueront-ils Celui en qui ils n’ont pas cru ? Comme 
s’il disait  : Sans aucun doute, l’invocation ne peut procurer le salut, à moins que la foi ne 
précède. »

b. C’est le couplage d’une prière à une foi qui ouvre au salut : la prière n’est pas détachable 
de la foi qui l’a suscitée ; la seule prière ouvrant au salut est une prière !dèle.

c. « Comme ils sont bienvenus les pas du messager qui nous met à l’écoute de la paix et 
du salut. »

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

73



Pour que la prédication suscite une écoute devenant 4dèle, il faut donc 
qu’intervienne la Grâce, donatrice essentiellement de la foi, si bien que la 
foi (donnée, et non pas obtenue comme résultat de causes répertoriées) est 
toujours déjà là dans l’écoute pertinente de la prédication.

Formalisons ceci par un parenthésage approprié : on a

prédication�o�(écoute�o�foi) a

Au total, la prédication ouvre donc à une bifurcation, qu’on diagram-
matisera ainsi :

3. Écoute → foi ?

Paul traite ensuite de la troisième inférence en convoquant à nouveau 
Isaïe (16b), lequel, en indiquant que toute écoute ne garantit pas la foi, réfute 
l’inférence en question.

Formalisons ainsi cette possibilité que l’écoute ne soit pas couplée à la 
foi :

écoute ↴ foi

On a déjà vu cependant que Paul fait de cette inférence écoute�o�foi la 
pièce centrale de son dispositif. Il nous faut donc considérer que l’écoute, 
comme la prédication, ouvre à une bifurcation :

a. La prédication ne met en branle de véritable procès subjectif que si l’écoute de cette 
prédication est déjà associée à une foi, la prédication (elle-même 4dèle) ne génère d’écoute 
que 4dèle (sinon, ce n’est pas vraiment écouter cette prédicaiton).

I. L'œuvre musicale et son écoute

74



4. Foi → prière ?

Paul n’explicite pas la quatrième inférence. St Augustin le fait pour lui 
dans deux commentaires du verset 14 :

« La foi est la source de la prière et le ruisseau ne peut couler si la source est 
à sec. » 11

« C’est la foi qui prie, mais la foi a été donnée quand on ne priait pas et sans 
elle on ne pourrait prier. » 12

Ainsi, l’acte même de la foi est de prier : pas de foi qui ne prie !

1. Mission → prédication ?

Reste en4n la première inférence qui, dans le texte de Paul, reste en 
blanc. St Augustin commentant ce passage 13 s’en charge, il est vrai dans le 
cadre général d’un Qot un peu trop harmonieux circulant de la mission de 
départ au salut du 4dèle :

« On a donc envoyé des prédicateurs, ils ont annoncé le Christ, et les peuples 
les ont entendus parler de lui  : en entendant ils ont cru, et en croyant ils l’ont 
invoqué. » 14

9 – Un diagramme global
Résumons l’ensemble de ces points (soutenus par Paul et ses commen-

tateurs) dans le diagramme suivant :

Parachevons cet examen de quelques remarques générales qui vont 
nous guider dans une transposition de cette problématisation théologique 
à notre propos musical.

Trois sujets…

Remarquons d’abord que l’enchaînement paulinien mobilise implicite-
ment trois sujets diJérents :

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

75



 — le sujet missionnant (Dieu) ;
 — le sujet missionné et prédicant (le prédicateur) ;
 — le sujet prédiqué et !dèle (le chrétien quelconque).

L’ensemble de la dynamique d’écoute repose sur une origine transcen-
dante (« la mission » 4xée par le sujet transcendant) et vise une cible trans-
cendante : le « salut » comme incorporation au Créateur.

Notre conception de la musique, par contre, économise une telle transcen-
dance a et va assumer une stricte et absolue immanence d’un bout à l’autre du 
processus subjectif d’écoute.

Statut spécial de la foi

La foi, on l’a vu, est ici dotée d’un statut spécial parmi les six termes 
enchaînés : à la fois local et global.

Ceci tient à son couplage singulier à un terme en plus : la Grâce. L’essence 
de la Grâce est en eJet le don de la foi, et ce don n’est autre que le don même 
de la subjectivation, du moteur donc de tous nos enchaînements. C’est en ce 
sens que chacun des maillons doit être dit !dèle : il n’est de procès subjectif 
conduisant au salut que d’une prédication !dèle, d’une écoute !dèle, d’un 
prière !dèle.

Ce point est pour nous musiciens d’un intérêt immédiat. On  soutiendra 
que l’analogon en musique de la foi paulinienne est l’intension à l’œuvre, et il 
va apparaître clairement que cette intension musicale à l’œuvre joue, dans le 
processus d’écoute musicale, un rôle à la fois local (lors du moment-faveur) et 
global (puisqu’elle est à l’œuvre globalement – d’un bout à l’autre de l’œuvre 
– même si elle n’apparaît qu’à partir d’un moment particulier d’écoute). Et ce 
n’est pas un hasard si le moment où l’écoute s’arrime à l’intension sera ici 
nommé moment-faveur  : la faveur musicale d’un tel moment constitue une 
grâce musicale immanente b.

a. Un matérialiste est quelqu’un qui ne se raconte pas d’histoires (Althusser).
b. Répétons-le  : qu’il y ait du donné et du don n’induit nullement qu’il y faille pour 

autant un donateur. Et, tout de même, la prise en compte d’un « il y a ceci ou cela » n’impose 
nullement l’imagination d’une provenance à cet « il y a », moins encore sous la forme anthro-
pomorphique d’un Créateur.

I. L'œuvre musicale et son écoute

76



Un nom propre

Donnons un tour supplémentaire au statut du mot foi dans cette 
conception paulinienne.

On est, je crois, en droit de tenir que 4nalement le mot foi opère ici 
comme un nom propre : il nomme une existence spéci4que et entreprend 
de la circonscrire plutôt que de la dé4nir. Il la nomme en sorte d’examiner 
son régime d’existence propre  : ses consécutions, ses disjonctions, ses 
conditions d’existence, etc.

Ce qui indexe subjectivement cette opération de nomination propre tient 
à la double fonction en torsion interne (local/global) du mot foi. Soit l’idée 
que nommer la singularité de la chose se fait en épinglant sa torsion interne.

La transposition de ce point dans notre propre espace musical de pensée est 
immédiate : si foi équivaut à intension, c’est parce que intension se trouve étroi-
tement couplé au nom propre Musique s’il est vrai que ce que nous nommons 
ici intension à l’œuvre, c’est très exactement la musique qui se trouve à l’œuvre. 
De  même donc que Musique nommait (en torsion intérieure) le global du 
monde-Musique et sa région (générique) proprement artistique (faite d’œuvres 
et non plus seulement de pièces), de même intension nommera (en torsion inté-
rieure) ce qui spéci4e les œuvres de musique comme région musicale spéci-
4que et ce qui identi4e en elle la spéci4cité de leur subjectivation (c’est-à-dire la 
manière dont leur objectivité de morceau de musique est traversée, commandée 
par un projet qui leur est propre).

Intension est donc une sorte d’introjection métonymique de Musique.

Diagramme de l’écoute musicale

La transposition en musique de ces catégories théologiques peut se faire 
conformément au diagramme suivant :

De même qu’on peut d’abord remonter de l’existence d’une Forme 
écoutée au processus d’écoute qui l’a constituée puis à l’œuvre qui orga-
nise ce processus et en4n à la musique qui enveloppe l’ensemble, on peut 
ensuite induire – sous certaines conditions – le parcours inverse, en tenant 

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

77



compte de ce que la faveur d’une écoute est étroitement corrélée à l’appa-
rition de l’intension qui dynamise intérieurement l’œuvre et que, ce qu’on 
appelle l’inspect (ou Forme intérieure) est engendré par le suivi d’un 4l 
d’écoute du point précisément de l’intension que l’œuvre a délivrée lors du 
moment-faveur.

10 – La circulation d’une place vide
Dernière remarque, formelle, d’une grande importance pour une 

formalisation de l’écoute musicale  : chacun des quatre « comment » 
(quomodo) que Paul enchaîne (versets 14-15) repose sur un raisonnement 
par l’absurde. En eJet « comment prier si l’on n’a pas la foi en qui l’on prie ? » 
condense l’enchaînement suivant :

 — s’il y a bien prière,
 — comme il ne peut y avoir prière sans foi,
 — c’est donc qu’il y a eu foi.

L’enchaînement {B [foi]�m�A [prière]} se formalise ainsi :
 — �A
 — non-B�o
 — non-A �o� 
 — �B

Comme tout raisonnement par l’absurde, cette inférence repose donc 
sur l’hypothèse transitoire d’un absentement (ici de B)  : on fait comme 
s’il n’y avait pas B pour mieux en déduire qu’il y a bien 4nalement B. Ou 
encore  : on crée temporairement un vide (de B) pour mieux ensuite le 
remplir (d’une foi) ; on suppose qu’en amont de A (=prière), il n’y a qu’une 
place vide (non-B) et on en déduit que cette place, en vérité, n’est pas vide 
mais occupée par B (=foi).

Le raisonnement par l’absurde opère par la 4ction (« comme si ») du vide 
d’une place qu’il s’agit de correctement occuper, par la 4ction donc d’un 
absentement. a

Le moteur logique de cette 4ction particulière réside bien sûr dans le prin-
cipe du tiers exclu : l’alternative se réduit à B ou non-B.

a. Arpad Szabo attire notre attention sur le fait que le premier raisonnement par l’ab-
surde identi4able se trouve chez Parménide et qu’un tel type de raisonnement apagogique est 
au principe de l’invention par les Grecs de la démonstration mathématique (on y reviendra 
en III. ii. 3).

I. L'œuvre musicale et son écoute

78



Paul répète quatre fois cette opération, remontant de proche en proche 
par déplacement progressif d’une case vide venant indexer une place à 
occuper :

11 – Un taquin
On a là la constitution de ce qu’on appelle communément un taquin ou 

pousse-pousse, du type par exemple de ceux-ci :

parfois traité comme problème de parking :

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

79



Comment sortir la voiture n° 5 du parking par déplacement adéquat des 
autres véhicules ?
mais qui peut également prendre une forme plus linéaire et plus adaptée au 
« taquin de St Paul » : celle d’un croisement sur une voix ferrée

Comment faire se croiser deux vastes trains circulant en sens inverse sur 
une même voie quand on ne dispose que d’une brève voie de garage ?

En suivant cette métaphore, Paul conçoit un « convoi » de cinq 
« wagons » mus par une « motrice » (Mission) placée en position (arrière) 
de poussée sur une voie dotée de deux « aiguillages » latéraux (prédication, 
écoute) ouvrant à des « voies de garage » en impasse. L’enjeu de tout ceci 
est la possibilité même de constituer un tel « convoi » en sorte d’arriver à 
déplacer (à mettre en mouvement) le dernier « wagon » (Salut).

La formalisation de ce type de situations, qui se révèlent dynamisées 
par le déplacement ordonné d’une case vide 15, va nous mettre sur la piste 
d’une première formalisation de l’écoute.

12 – Un tourniquet à trois places
Simpli4ons pour cela le dispositif de St Paul à ses trois catégories 

centrales : celles de foi, d’écoute et de prière.

On peut schématiser leurs relations selon la boucle suivante :

I. L'œuvre musicale et son écoute

80



On a déjà vu ci-dessus en quel sens Paul réQéchissait écoute�l� foi et 
foi�l�prière. Mais on peut, de même, corréler directement écoute et prière 
s’il est vrai que prier, c’est en un certain sens écouter (prière�o�écoute).

En eJet, dans cette optique chrétienne, prier, c’est laisser prier en soi, c’est 
donc écouter plutôt que parler :

Claudel : « Quand nous prions, c’est Dieu qui s’associe à nous pour prier. » 16 
– « Ne prie pas : laisse Dieu prier avec toi. » 17

Kierkegaard  : « Dans le vrai rapport de la prière, ce n’est pas Dieu qui 
entend ce qu’on lui demande, mais l’orant qui continue de prier jusqu’à être 
lui-même l’entendeur, jusqu’à entendre ce que veut Dieu. La vraie prière ne fait 
qu’entendre. » 18

Réciproquement, écouter, c’est aussi prier – on n’écoute bien que dans 
une disposition orante – (écoute�o�prière).

On peut alors formaliser cette boucle selon la 4gure d’un pousse-pousse.

Imaginons pour cela un taquin – rudimentaire ! – circulaire, à trois 
places et deux pièces, où les déplacements se font par rotation autour d’un 
centre :

Indexons maintenant les diJérentes places que peuvent occuper nos 
deux pièces des mots Foi, Prière et Écoute :

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

81



Et partons de cette première disposition :

Elle formalise les rapports foi l�prière précédemment commentés (la 
prière présuppose la foi, et la foi engendre la prière) en même temps que la 
question de Paul : mais qu’est-ce que la foi alors présuppose ?, soit : qu’est-ce 
qui occupe la case vide du bas ?

On répondra à cette question par un déplacement de la seconde pièce 
qui va se trouver désormais occuper la position du bas en sorte de générer 
la nouvelle con4guration suivante :

Cette position formalise cette fois les rapports écoute  l� foi (la foi 
présuppose l’écoute, et l’écoute engendre la foi) en même temps que la 
question de Paul : mais qu’est-ce que l’écoute présuppose ?, soit : qu’est-ce 
qui occupe la case vide de gauche ?

D’où un nouveau déplacement qui conduit à la troisième con4guration, 
formalisation les rapports prière�l�écoute :

I. L'œuvre musicale et son écoute

82



Si l’on se demande alors : mais qu’est-ce que la prière présuppose ?, on 
retombe sur notre première position.

Dans ce tourniquet, les pièces tournent dans le sens des aiguilles d’une 
montre, quand la case vide tourne dans l’autre sens (le sens trigonométrique).

 •
Restons-en là pour le moment  : cette formalisation d’une dynamique 

d’écoute par déplacement d’une case vide dans un taquin à trois places nous 
servira ultérieurement (I.  vii) à formaliser le travail musical de l’écoute 
après le moment-faveur.

Mais, par-delà ce rapprochement formel (à venir) entre écoutes 4dèle et 
musicale, peut-on d’ores et déjà les comparer sur le fond ?

13 – Comparaison écoutes fidèle/musicale
On peut relever diJérentes ressemblances (on en comptera ici cinq) 

pour une diJérence (mais massive et essentielle).

Cinq ressemblances

Une écoute conditionnée

Il y a d’abord que, de même que l’écoute 4dèle s’avère sous condition 
d’une foi-grâce déjà agissante, de même notre écoute musicale va s’avérer 
sous condition d’une intension déjà à l’œuvre.

Une écoute contagieuse

De même que l’écoute 4dèle se révèle contagieuse (la prière, qu’est toute 
vraie écoute 4dèle, est elle-même écoutée par Dieu), de même l’écoute 
musicale s’avérera contagieuse puisque l’écoute à l’œuvre est ce qui, à partir 
du moment-faveur, fait contagion auprès des auditeurs. L’écoute ne procède 

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

83



pas d’une répartition stable de places (où l’un parle et l’autre écoute) mais 
d’une relation mobile où chacun à tour de rôle écoute selon un sens lui-
même tournant de ce qu’écouter veut dire.

Une écoute expressive plutôt que réceptive

L’écoute 4dèle est une expression de la foi ; elle est moins une récep-
tion (d’une information ou d’un message  : si message il y avait, de toutes 
les façons il ne pourrait être compris que selon une écoute 4dèle) qu’une 
adresse, qu’une question adressée à Dieu (c’est en ce sens qu’un dire de Dieu 
ne peut dynamiser que celui qui épouse la question dont ce dire peut être la 
réponse). De même l’écoute musicale va diJérer d’une perception ou d’une 
audition qui reçoivent (avec l’extériorité que présuppose toute réception), 
pour être indexée d’une dimension active qui s’eJectuera dans l’écoute à 
l’œuvre comme expression de l’intension musicale.

Un statut à la fois local et global

Comme la foi, l’écoute relève d’un principe à la fois local (un maillon 
d’une chaîne, une étape d’un parcours plus vaste) et global (elle participe de 
la consistance globale des diJérents enchaînements).

De la même manière, l’écoute musicale se révèle constituer à la fois une 
4gure particulière du travail musical (à ce titre elle est localisable  : on la 
diJérenciera par exemple de l’écriture-lecture ou du jeu instrumental) en 
même temps qu’elle nomme ce principe global de consistance de la musique 
qui autorise d’en parler comme art de l’écoute (et pas – du moins pas au 
même sens – comme d’un art de l’écriture ou d’un art instrumental).

L’écoute n’est pas une relation d’équivalence

Les écoutes 4dèle et musicale d’abord ne sont pas des relations binaires 
(entre deux termes) mais a minima ternaires (l’écoute met en jeu au moins 
trois termes diJérents  : chez Paul, la mission ou envoi, la prédication, le 
4dèle ; en musique : l’œuvre, l’interprète, l’écouteur).

L’écoute est une relation qui n’est
 — ni réQexive : ce n’est pas une relation de soi à soi (on ne s’écoute pas) a ;

a. Barth critique cette 4gure réQexive du 4dèle comme constituant une pistéologie :
« Quelle erreur de réduire la théologie à une pistéologie. Comme si, au lieu de croire en Dieu, 

le Père, le Fils et le Saint-Esprit, l’homme devait s’attacher plutôt à la foi de l’Église, c’est-à-dire 

I. L'œuvre musicale et son écoute

84



 — ni symétrique : tout écouté n’est pas pour autant écouteur (qui écoute 
n’est pas ipso facto écouté) ;

 — ni transitive  : il ne s’agit pas d’arriver à écouter ce qu’est en train 
d’écouter celui qu’on écoute a.

Une di#érence

À ce stade de notre investigation, la diJérence essentielle entre écoute 
4dèle et écoute musicale tient alors à l’intersubjectivité : s’il y a bien rela-
tion entre sujets diJérents (et même hétéronomes) dans l’écoute 4dèle (a 
minima entre Dieu-sujet et l’homme-sujet/l’Église-sujet), par contre il n’y a 
pas place dans l’écoute musicale pour une telle intersubjectivité.

L’écoute musicale n’est pas une pratique intersubjective mais bien plutôt 
le processus même de constitution d’un sujet et d’un seul : l’œuvre comme 
sujet musical. Le musicien et le public ne constituent nullement un autre 
sujet ; ils désignent tout au plus une place. Et lorsqu’une œuvre en écoute 
une autre (ce qu’on analysera à l’occasion de notre examen du concert de 
musique b), il faut comprendre cela moins comme une opération intersub-
jective que comme la circulation d’une même intension dans un seul sujet 
musical plus vaste (un Œuvre cette fois, fait de diJérents opus).

L’écoute musicale nomme la constitution d’un sujet proprement 
musical, non la mise en rapport de diJérents sujets qui lui préexisteraient.

 •
Notes bibliographiques

Références
1. Bible de Jérusalem
2. Joël 3,5
3. Commentaire de l’épître aux Romains
4. § 835
5. L’Épître aux Romains (Labor et Fides, 1972)

croire !nalement à sa propre foi et en témoigner ! » (Introduction à la théologie évangélique ;  
Labor et Fides, 1962  ; p. 80).

a. La contagion de l’écoute dont il a été question plus haut s’accompagne de sa déforma-
tion, non d’un pur et simple transfert (l’écoute n’est pas plus un transfert qu’elle n’est une 
réception).

b. Cf. A.X

iii. Théorie théologique de l’écoute fidèle : Saint Paul 

85



6. pp. 366-367
7. § 836
8. Tome XI des Œuvres complètes. Labor et Fides (1983) ; pp. 144…
9. § 836
10. § 842
11. VI.480
12. II.543
13. Œuvres complètes. Direction M. Raulx – Bar-le-Duc, Éd. Louis Guerin (1871)
14. VI.270
15. Par exemple : Sliding Piece Puzzles, Edward Hordern Recreations in Mathematics 

– Oxford University Press,1986)
16. Journal (Pléiade ; tome I, p. 845)
17. id. (tome II, p. 392)
18. Journal (Gallimard ; tome I, p. 385)

I. L'œuvre musicale et son écoute

86


