
vii. Théoriser le monde-Musique à l’ombre
de Logiques des mondes (A. Badiou)

1 – Intellectualité musicale et intellectualité 
philosophique

Toute intellectualité musicale un peu conséquente se déclare à l’ombre 
d’une philosophie particulière  : les intellectualités musicales de Rameau, 
Wagner et Schae7er se sont ainsi déclarées à l’ombre des philosophies 
respectives de Descartes, Schopenhauer et Husserl.

La portée e7ective d’un tel type de déclaration reste à évaluer cas par 
cas : si la dimension cartésienne de la théorie ramiste est bien établie a, la 
dimension schopenhauerienne de l’esthétique wagnérienne semble plus 
discutable  b ; quant à la dimension husserlienne de la phénoménologie 
schae7erienne, elle relève d’un habillage ad hoc plutôt que d’une réelle 
appropriation c. Mais en8n, il a bien eu dans tous ces cas déclaration, et ce 
pour des raisons essentielles qu’il nous faut examiner.

Succinctement dit d, le musicien trouvera (comme bien d’autres) dans la 
philosophie trois types de points d’appui. Il y trouvera :

1. Une météorologie  : la philosophie dégage un temps général de la 
pensée, donc ce que contemporain veut dire ;

2. Une cartographie : la philosophie dégage les grandes orientations de 
pensée con8gurant la géographie des lieux contemporains de pensée ;

3. Une géologie : la philosophie dégage les conditions de possibilité pour 
soutenir rationnellement tel ou tel type de discours.

À ce titre, une intellectualité musicale donnée pourra tirer parti de la 
philosophie pour s’orienter dans ce que contemporain veut dire et mieux 
assurer la rationalité de son discours théorique, critique ou esthétique.

a. Voir chapitre III. iii
b. Voir chapitre III. vi
c. Voir chapitre II. xiii
d. Nous reviendrons sur les rapports de l’intellectualité musicale à la philosophie dans le 

chapitre IV. ix consacré à Deleuze.

143



Toute intellectualité musicale un peu conséquente fait cependant un 
peu plus que cela : elle élit une philosophie particulière, récusant ainsi une 
position d’indi7érence face aux partages entre philosophies (partages qui 
en vérité sont constituants de la philosophie comme telle). Une intellec-
tualité musicale donnée (celle de Rameau, celle de Wagner, ou celle qui 
se déploie dans ce livre) ne pourra s’orienter grâce à la philosophie qu’en 
s’orientant aussi dans la philosophie, en décidant donc d’adopter sur les 
questions philosophiques en partage le point de vue particulier de telle ou 
telle philosophie : il n’est jamais d’orientation que décidée.

D’où que pour cette intellectualité musicale, il ne s’agira pas seulement 
de privilégier la météorologie, la cartographie et la géologie que cette philo-
sophie pourra fournir ; il s’agira, plus encore, d’assurer une compatibilité 
entre cette intellectualité musicale et cette philosophie ; autrement dit, il 
en ira pour cette intellectualité musicale d’une compossibilité entre son 
processus musicien d’idéation et la philosophie particulière à l’ombre de 
laquelle cette idéation aura décidé de se déployer.

Pourquoi un tel parti pris récurrent ? Proposons le rapprochement 
suivant.

Badiou soutient que la philosophie est conditionnée par l’ontologie 
(c’est-à-dire la mathématique) car, très sommairement posé, ce que la 
philosophie peut dire du sujet et des vérités dépend de ce que la pensée 
est en état de dire de l’être en tant qu’être. Pour assumer cette condition, 
un philosophe sélectionnera dans la pensée mathématique vive de son 
temps ce qui lui semblera susceptible de conditionner sa philosophie (la 
mathématique apte à conditionner une philosophie donnée n’est pas toute 
la mathématique). Cette mathématique « conditionnante » n’a guère de 
chance d’apparaître au working mathematician comme la plus intéressante 
ou la plus neuve (d’où que les mathématiciens se trouvent régulièrement 
désappointés devant ce que les philosophes retiennent de leurs travaux a) : 
la sélection de la mathématique apte à conditionner la philosophie appar-
tient au philosophe, non au mathématicien.

L’intellectualité musicale va se rapporter à la philosophie sous le signe 
de la compossibilité tout de même que la philosophie se rapporte à la mathé-
matique sous le signe du conditionnement. Une intellectualité musicale 

a. On verra que tel est également le cas des musiciens devant la musique « condition-
nante » pour telle ou telle philosophie – voir exemplairement Schoenberg face à Adorno…

II. Le monde-Musique et son solfège

144



donnée (exemplairement celle de Rameau, qui a inauguré le genre) va ainsi 
à la fois assurer une compatibilité avec une philosophie donnée – Rameau 
entreprendra de bâtir une théorie explicitement cartésienne de la musique 
(il va théoriser la musique en ordonnant sa théorisation musicienne au 
nouveau sens cartésien du mot « théorie ») – et délimiter ce qui de cette 
philosophie intéressera un tel type de compossibilité – à ce titre, Rameau 
exhaussera les di7érentes règles cartésiennes susceptibles de diriger l’esprit 
musicien, laissant par contre de côté bien des aspects non moins essentiels 
de la philosophie cartésienne.

2 – Pourquoi privilégier ici la philosophie de 
Badiou ?

Pour un musicien de notre temps – de cet entre-temps qui fait charnière 
entre les xxe et xxie siècles –, trois philosophies ont une pertinence plus 
aiguë : celles d’Adorno, de Deleuze et de Badiou. À ce titre, nous consacre-
rons à chacune d’elles une monographie particulière de ce livre.

Pour sa part, l’intellectualité musicale qui se déploie dans ce livre se 
déclare explicitement à l’ombre de la philosophie d’Alain Badiou.

Pourquoi privilégier ainsi la philosophie de Badiou ? Pourquoi viser une 
compossibilité entre notre idéation musicienne – celle qui se déploie dans 
ce livre Le monde-Musique – et la philosophie qui s’a=rme dans L’Être et 
l’événement 1 et Logiques des mondes 2  ?

Une telle décision a des origines à la fois personnelles et générales.
 — Les premières – qui imposent que je parle ici en mon nom propre 

– tiennent à une très grande synchronie entre mon histoire intellectuelle 
et la constitution de la philosophie de Badiou, et ce dès le surgissement 
quasi-événementiel a de cette philosophie à la 8n des années soixante b. Une 
camaraderie militante remontant à l’immédiat post-68  a ensuite ouvert 

a. Il s’agit là d’une métaphore : on sait que pour Badiou, la philosophie ne produit pas de 
vérité propre et qu’elle n’est pas le lieu d’événements proprement dits…

b. Voir, avant même Mai  68, ses articles dans la revue Cahiers pour l’analyse, son 
intervention (Concept de modèle) au cours de philosophie pour scienti8ques organisé par 
Althusser à la rue d’Ulm sans compter ses diverses prises de position politiques, toutes 
choses dont les couloirs du lycée Louis-le-Grand puis de l’École Polytechnique, tous deux 
voisins de l’Ens, bruissaient déjà…

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

145

de Logiques des mondes (A. Badiou)



une durable amitié avec le philosophe, l’ensemble m’incitant à un compa-
gnonnage suivi et attentif de sa longue marche philosophique.

 — Les raisons plus générales tiennent au fait, tout à fait singulier, que 
cette philosophie donne droit à la production de vérités dans les di7érents 
arts et reconnait comme pensées à part entière tant la musique que la poli-
tique militante, tant la mathématique que l’amour (tous domaines qui, de 
longue date, sont les miens à un titre ou à un autre). Dans cette heureuse 
acception de la philosophie, celle-ci abandonne toute posture surplom-
bante (prétendant dire le vrai à ceux – musiciens, militants, mathémati-
ciens, amants… – qui n’en sauraient rien ou si peu…) pour prendre plutôt 
en charge une sorte d’orchestration proprement philosophique des vérités 
déjà produites et donc déjà pensées pour leur compte propre par les précé-
dents.

L’intellectualité musicale pourra d’autant mieux se rapporter à cette 
orchestration philosophique que celle-ci, respectant l’autonomie de pensée 
des musiciens, militants, mathématiciens et amants, s’attache à souligner 
les contemporanéités entre « procédures de vérité », à dégager les grandes 
8gures du temps pour la pensée et à rehausser les con>its présents d’orien-
tation aptes à constituer les lieux contemporains de pensée.

Assurer une compatibilité entre une intellectualité musicale de cet 
entre-temps  a et cette philosophie empiriquement synchrone constitue 
alors un atout majeur pour intensi8er et diversi8er le travail de pensée au 
principe de l’entreprise.

Comment assurer une compatibilité entre les thèses et catégories musi-
ciennes de ce livre (Le monde-Musique) et les thèses et concepts philoso-
phiques de Logiques des mondes ? Tel est l’enjeu de ce chapitre.

3 – Pourquoi privilégier ici Logiques des mondes ?
En quoi ce livre de philosophie peut-il être particulièrement utile au 

musicien pensif ? Pourquoi « monographier » ici Logiques des mondes plutôt 
que L’être et l’événement ?

Essentiellement parce que Logiques des mondes entreprend de déployer 
un matérialisme de type nouveau (qui en particulier n’a plus l’idéalisme 

a. L’ensemble des initiatives que j’ai, avec d’autres, mises en place en matière d’intellec-
tualité musicale se déploie depuis les années quatre-vingt sous le nom propre Entretemps.

II. Le monde-Musique et son solfège

146



pour principal adversaire), qu’il développe pour ce faire une phénoméno-
logie elle-même d’un type nouveau (qui en particulier ne doit plus rien à 
la phénoménologie husserlienne) et qu’il refonde ce faisant une pratique 
proprement philosophique de la logique (qui contribue à déquali8er tout 
logicisme de pensée). Ce matérialisme phénoméno-logique est susceptible 
d’intéresser tout particulièrement le musicien (nous allons voir pourquoi) 
et c’est donc cette phénoméno-logique matérialiste qu’il nous faut examiner 
en détail pour caractériser, en musicien, le type de compossibilité entre 
notre intellectualité musicale et cette philosophie précise.

4 – Une lutte sur deux fronts
Le matérialisme philosophique de Logiques des mondes a d’abord ceci 

de nouveau qu’il se constitue et se déploie dans une lutte sur deux fronts, et 
non plus en seule opposition au vieil idéalisme (moribond, en vérité, si ce 
n’est déjà mort a). Le nouvel adversaire de ce matérialisme philosophique de 
type nouveau – adversaire principal –, est lui-même un matérialisme que 
Badiou appelle « démocratique » : ce matérialisme hégémonique et obscu-
rantiste qui avance sous la bannière d’un « Vivre sans idée ! ».

Comme on l’a vu, le musicien pensif d’aujourd’hui a de même deux 
adversaires  : le vieux discours idéaliste sur la musique et ces nouveaux 
types de discours sur la musique de type scientistes et « matérialistes » 
qu’une musicologie positiviste rehausse à loisir.

La revue Musique en jeu (1970-1978) représente assez bien le moment 
proprement français de basculement idéologique vers ce matérialisme 
scientiste, puisque cette revue a été la synthèse conjonctive de deux faces 
disparates  : d’un côté l’écho donné à des positions ouvertement subjec-
tives (militantes) qui y dépensaient leur dernière énergie, d’un autre côté 
l’ampli8cation d’un prestige accordé au positivisme langagier. b

a. L’énoncé « L’idéalisme est mort » doit s’entendre au sens de l’énoncé nietzschéen 
« Dieu est mort » ou de l’énoncé hégélien « L’Art est mort » : même si l’idéalisme survit ici ou 
là, cette survie n’est plus une vie véritable, elle n’est plus une pensée créatrice.

b. D’où la naissance d’« une bulle musicologique » destinée, comme toutes les bulles, 
à éclater sans restes lorsque la disproportion entre chatoiement de surface et vide abyssal 
central devient insoutenable… On trouvera un bon exemple de cette « bulle de savon » dans 
le maigre ouvrage de Nicholas Cook : Music : A very short introduction (Oxford University 
Press, 1998  ; trad. Musique, une très brève introduction ; éd. Allia, 2006) et les vifs échanges 
auxquels il a donné lieu dans un numéro spécial de la revue Musicæ Scientæ (2001, Forum 

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

147

de Logiques des mondes (A. Badiou)



Notre question devient alors celle-ci : comment le matérialisme philo-
sophique de Logiques des mondes peut-il aider le musicien à assumer une 
intellectualité musicale matérialiste, contemporaine de ce matérialisme 
langagier et musicalement nihiliste ?

5 – Autres nouveautés de ce matérialisme
Remarquons que le matérialisme de type nouveau que constitue 

Logiques des mondes s’y nomme « dialectique matérialiste » (et non pas 
« matérialisme dialectique ») : la dimension matérialiste intervient donc ici 
pour quali8er une dialectique (non l’inverse).

Ce matérialisme va en e7et se constituer en dialectisant la polarité sur 
laquelle s’édi8e le « matérialisme démocratique »  – celle des corps et des 
langages – au moyen d’un nouveau terme excédentaire (vérités) établis-
sant une nouvelle intelligence d’ensemble de la dialectique des corps et des 
langages. Ce matérialisme va donc subsumer la polarité des corps et des 
langages plutôt que la déquali8er  : il va en proposer une nouvelle intelli-
gence plutôt que la dénigrer ou la déconstruire.

Ceci bien sûr ne peut qu’intéresser le musicien pensif, attaché tant à ses 
corps-accord qu’à ses logiques discursives (celles qu’on a commencé ici de 
présenter sous leur modalité rythmique).

La constitution d’une 8gure matérialiste de cette dialectique des corps 
et des langages va se faire, dans la philosophie de Badiou, au 8l singulier de 
déliaisons, de nouvelles liaisons et de pures et simples identi8cations.

Succinctement :
1. Deux déliaisons :

 — celle du phénomène et du sujet ;
 — celle de l’objet et du sujet.

2. Deux nouvelles liaisons :
 — celle de l’apparaître (ou de l’être-là) et de l’être ;
 — celle du monde et du sujet.

3. Et « trois identités constitutives de cette philosophie » 3 :

de discussion n°  2). Ma  propre contribution à ce numéro s’intitulait  : « Repliez ce livre ! » 
(pp. 111-117).

II. Le monde-Musique et son solfège

148



 — Être = mathématiques : « “mathématiques” et “être” sont une seule et 
même chose. » a ;

 — Apparaître =  logique  : « “logique” et “apparaître” sont une seule et 
même chose. » b ;

 — Sujet = véritélocalement : « “sujet” est une simple détermination locale de 
« vérité ». » c.

Avant de revenir plus en détail sur les enjeux proprement musicaux de 
tous ces points, remarquons que la philosophie de Badiou contrepointe 
ainsi les philosophies auxquelles les musiciens du xxe siècle ont pris l’habi-
tude de s’adosser, philosophies que l’on peut rassembler selon trois grandes 
orientations :

1. Avant tout la phénoménologie au sens husserlien du terme, qui 
constitue ce qu’on pourrait appeler la philosophie spontanée des musi-
ciens (on la retrouve au principe de nombreux écrits de l’après-guerre  : 
ceux de Boris de Schloezer, Gisèle Brelet, Pierre Schae7er  d, André 
Boucourechliev e…) ;

2. Ensuite l’herméneutique, du côté des musiciens dont l’intellectualité 
est d’ordre plus littéraire ;

3. En8n, pour les théoriciens de la musique dont la conception de la 
théorie prend une certaine science pour modèle, le néopositivisme logique.

Ces trois courants philosophiques partagent une même propriété  : ils 
inscrivent la pensée sous la norme (implicite ou explicite) du langage et – au 
moins dans leur version vulgarisée pour musiciens – assument une compa-
tiblité avec « le tournant langagier du xxe siècle ».

Face à ce « tournant » (dont on a déjà indiqué combien il encombre tout 
projet contemporain d’intellectualité musicale), la philosophie de Badiou a 
pour premier mérite de réfuter toute « dimension constituante du langage 
pour la pensée » f, et ce d’une triple manière :

a. Cette identité date de L’être et l’événement.
b. Nouvelle identité, a=rmée cette fois dans Logiques des mondes.
c. Identité déjà présente dans L’être et l’événement.
d. Voir notre chapitre II. xiii
e. Voir notre chapitre III. viii, qui abordera également l’horizon phénoménologique de 

la pensée de Boris de Schloezer.
f. Le matérialisme « démocratique » pose qu’un des fondements du matérialisme serait 

de mesurer toute pensée à la matérialité des langages en sorte que pour le matérialisme 
démocratique, le transcendantal de la pensée serait… le langage.

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

149

de Logiques des mondes (A. Badiou)



 — au niveau de la pensée de l’être d’abord (dans L’être et l’événement) : 
l’ontologie, étant mathématique, est une pensée qui n’est pas un langage, 
elle est un « dire l’être » qui ne se dispose nullement sous la norme langa-
gière mais tout au contraire entreprend d’arracher la pensée et le dire de 
l’être aux limitations et ambivalences propres au langage (d’où son forma-
lisme d’écriture singulier) ;

 — au niveau de la logique ensuite (dans Logiques des mondes cette fois) : 
la Grande logique philosophique va se subordonner la petite logique langa-
gière ;

 — au niveau du sujet en8n : la pensée du sujet se déploie en exception 
des langages propres aux individus sexués et aux communautés humaines 
dans la guise de procédures spéci8ées (politique, sciences, arts et amour) 
dont la pensée se déploie en bonne part à distance du langage.

6 – Un livre qui parle de musique
Remarquons une concordance frappante : il se trouve que Logiques des 

mondes, ce livre dont on soutient ici qu’il peut être particulièrement utile 
au musicien, est précisément un livre qui, exceptionnellement chez Badiou, 
parle beaucoup de musique. C’est à vrai dire le premier livre philosophique 
de Badiou à parler réellement de musique.

La musique était la grande absente des précédents livres de philosophie 
de Badiou a, singulièrement de ces deux précédents piliers que constituent 
,éorie du Sujet (1982) et L’être et l’événement (1988) mais également de 
ces deux « petits » livres où la présence de la musique aurait été plus natu-
rellement attendue : Petit manuel d’inesthétique (1998) et Le Siècle (2005) b.

On trouve certes dans ces ouvrages, ça et là, des remarques et incidentes 
sur la musique mais rien cependant qui dispose la musique en égale de la 
poésie, ou même du cinéma.

Or, dès son entame, Logiques des mondes accorde une grande impor-
tance à la musique au point de lui consacrer une scolie intitulée « Une 

a. Mais non de ses deux premiers romans Almagestes et Portulans (Seuil). Me  faut-il 
témoigner de ce qu’Alain Badiou a pratiqué la musique (>ûte traversière) et qu’il connaît 
parfaitement la musique pour souligner que cette absence de la musique dans ses écrits 
philosophiques antérieurs relevait d’un contournement délibéré plutôt que d’un désintérêt 
personnel ?

b. « Ce Siècle sans musique… » m’écrivait-il dans l’amical envoi de son ouvrage.

II. Le monde-Musique et son solfège

150



variante musicale de la métaphysique du sujet » 4 spécialement dédiée à la 
musique dodécaphonique et sérielle :

« La “musique contemporaine”, c’est-à-dire cela seul qui, au xxe  siècle, a 
mérité le nom de « musique » – si du moins la musique est un art, et non ce qu’un 
ministre a cru devoir subordonner à une éprouvante fête » 5

La musique du xxe siècle se trouve ainsi disposée en principal exemple 
de sa nouvelle conceptualisation philosophique du sujet. Le contraste avec 
les ouvrages antérieurs est d’autant plus prononcé que la musique va conti-
nuer d’intervenir dans la suite de Logiques des mondes, sous la forme par 
exemple d’un long développement sur l’opéra Ariane et Barbe-bleue de Paul 
Dukas 6 venant cette fois exempli8er le nouveau concept de transcendantal.

S’agirait-il donc, pour nous musiciens, de nous intéresser spéci8que-
ment à Logiques des mondes parce que ce livre de philosophie parle de 
musique ? Cette philosophie serait-elle pour un musicien d’autant plus 
attrayante qu’elle se mettrait à parler de musique ?

7 – Malgré la musique…
Nous soutiendrons tout au contraire la thèse radicale suivante : la philo-

sophie de Logiques des mondes servira au musicien non parce qu’elle abor-
derait (en8n ?) le rivage de la musique mais essentiellement pour la part de 
cette philosophie qui précisément n’en parle pas. a

Ce n’est évidemment pas que ce que ce livre dit de la musique soit 
sans intérêt  : tout au contraire. La sensibilité musicienne d’Alain Badiou 
est originale et rafraîchissante : elle rehausse des œuvres inattendues (par 
exemple Ariane et Barbe-Bleue de Paul Dukas), elle o7re des rapproche-
ments et des éclairages surprenants, procédant de biais (du biais de la 
philosophie) plutôt qu’en lumière frontale (comme un musicien pour sa 
part se sentirait obligé de le faire).

Mais le musicien s’arrêtant à ce volet du livre se trouverait encombré des 
jugements musicaux portés par le philosophe lors même que ces jugements 
relèvent moins d’un motif proprement philosophique que spéci8quement 

a. Bachelard soutient la même logique (mais inversée) quand il précise  : « Nous avons 
choisi ces livres [Histoire de la langue musicale de Maurice Emmanuel… ] pour soutenir une 
thèse métaphysique précisément parce qu’ils n’ont aucune visée métaphysique. » (La dialec-
tique de la durée, Avant-propos ; Puf, 1950)

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

151

de Logiques des mondes (A. Badiou)



musical : les choix musicaux de ce livre en e7et procèdent de la sensibilité 
musicale propre du dividu Alain Badiou plutôt que de raisons intrinsèques 
à sa philosophie. Le musicien se méprendrait donc à vouloir nuancer ou 
discuter tel ou tel de ces jugements musicaux comme s’il en allait là de la 
philosophie même de Logiques des mondes.

En vérité, la musique fonctionne dans Logiques des mondes comme 
exemple de la démarche philosophique (et qui dit « exemple » dit relatif arbi-
traire, tenant à la sensibilité propre de l’auteur du livre a), nullement comme 
condition  b pour cette philosophie. Et si la philosophie de Badiou aborde 
ici le rivage musical, ce n’est donc pas parce que la musique serait (en8n ?) 
devenue condition pour la philosophie mais parce qu’elle est convoquée 
ici comme exemple (au demeurant parmi d’autres  c) des thèmes philoso-
phiques ici abordés.

Pour un musicien, est-ce d’ailleurs vraiment un « cadeau » que telle ou 
telle séquence musicale soit prise comme condition par une philosophie 
donnée ?

Il y a toute raison de penser le contraire. Songeons par exemple à l’at-
terrement de Schoenberg devant la décision d’Adorno de conditionner sa 
philosophie naissante par l’événement « École de Vienne » ! Certes, l’em-
barras pour Schoenberg était redoublé du fait qu’il se trouvait personnel-
lement au principe même de la musique promue par le philosophe. Mais 
en8n, le musicien a-t-il vraiment parti musical à tirer des hiérarchies et 
conceptions philosophiques des arts ? Rien n’est moins sûr et tout laisse au 
contraire à penser que tout conditionnement d’une philosophie par telle ou 
telle musique intensi8era le vieux ré>exe antiphilosophique du musicien 
plutôt que son intérêt pour cette philosophie  : par « nature », le musicien 
retrouve di=cilement « ses » œuvres, « ses » passages préférés, « ses » intui-
tions dans un discours philosophique…

Mais pourquoi la musique intervient-elle alors comme exemple dans ce 
livre plutôt que dans les précédents ?

a. Très peu des exemples musicaux pris dans Logiques des mondes ont un statut qu’on 
pourrait dire « canonique » (si on appelle « canonique » un exemple dont l’exemplarité ne 
serait pas contingente).

b. Au sens précis que Badiou donne à ce terme…
c. Plus quantitativement, on peut relever dans Logiques des mondes quarante-huit 

occurrences du mot « musique » contre dix du mot « architecture », neuf du mot « cinéma » et 
cinq du mot « peinture »…

II. Le monde-Musique et son solfège

152



8 – Une phénoméno-logique
Ce sont assez exactement les mêmes raisons qui ont amené le philo-

sophe à privilégier dans ce livre l’exemple de la musique qui vont amener 
le musicien à privilégier la lecture de ce livre parmi les nombreux autres 
ouvrages de Badiou et à le lire philosophiquement plutôt qu’en livre parlant 
aussi de musique.

Ces raisons sont que Logiques des mondes aborde le rivage des phéno-
mènes. Logiques des mondes déploie en e7et une logique des phénomènes, 
qu’on propose d’appeler ici une phénoméno-logique au double sens où elle 
constitue simultanément une logique des phénomènes et une phénoméno-
logisation de la logique (c’est-à-dire une explicitation phénoménale de ce 
qu’est cette logique) a.

Cette attention à la dimension phénoménologique de l’être est toute 
nouvelle par rapport à L’être et l’événement b où il n’y avait alors rien sur 
l’être en situation c, sur l’apparaître proprement dit, et donc sur la dimen-
sion phénoménale des étants et des choses. d

Or il est clair que le déploiement d’une logique des phénomènes est 
susceptible d’intéresser au premier chef le musicien, singulièrement le 
musicien pensif qui entreprend de verbaliser ce qu’est la logique musicale et 
par là de caractériser en quoi un phénomène pourra être dit spéci8quement 
musical et pas seulement sonore.

a. Comme on va y revenir, la logique des phénomènes prend en e7et ici la forme d’un 
phénomène singulier, d’une apparition spéci8que en sorte que cette logique réglementant 
l’apparaître va elle-même apparaître dans les mêmes conditions générales qu’elle prescrit (ce 
sera chez Badiou le propre du transcendantal d’un monde que d’être à la fois ce qui régle-
mente l’intensité des di7érences et identités dans un monde en même temps que d’apparaître 
en tant qu’objet au même titre que les autres et selon les mêmes lois générales de l’apparaître).

b. Ce précédent livre se concentrait sur l’être multiple de toute chose, sur ce qu’il était 
possible d’en dire et sur la manière dont vérité (et donc sujet) procédait d’un événement 
surgissant sur un tel fond d’être.

c. Les situations étaient certes di7érenciées – situations historique ou naturelle, etc. – 
mais elles l’étaient essentiellement du point de l’événement qui pouvait y advenir selon des 
principes ontologiques ignorant toute 8gure d’être-là.

d. Soulignons l’importance de compléter l’ontologie de L’être et l’événement par la 
phénoménologie de Logiques des mondes : l’être générique d’une vérité que construit le sujet 
est moins un nouvel être qu’un nouvel être-là. Le travail du sujet est ainsi logique (phéno-
méno-logique) plutôt que strictement ontologique : il fait apparaître un être générique dans 
un monde donné.

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

153

de Logiques des mondes (A. Badiou)



C’est donc bien au titre, proprement philosophique, d’une nouvelle 
phénoménologie que Logiques des mondes sollicitera la lecture du musicien.

9 – Sept thèmes
Le nouveau matérialisme de Logiques des mondes, celui d’une dialec-

tique et d’une phénoménologie matérialistes, peut être thématisé selon sept 
dimensions :

1. Un matérialisme du transcendantal ;
2. Un matérialisme de l’objet (et de l’atome) ;
3. Un matérialisme de l’in-ni ;
4. Un matérialisme de la relation (et de la clôture des mondes) ;
5. Un matérialisme de l’événement ;
6. Un matérialisme du monde (et de ses points) tel que radiographié par 

l’événement ;
7. Un matérialisme du sujet (et de son corps de type nouveau).
Examinons ces di7érentes dimensions une à une, en nous attachant 

spécialement à l’ombre qu’elles sont susceptibles de porter sur notre propre 
intellectualité musicale.

10 – Un matérialisme du transcendantal
La première dimension concerne la question suivante  : s’il est vrai 

qu’il y a des phénomènes, donc des étants (entendus comme découpages 
dans l’être multiple) qui « apparaissent » ici ou là en y prenant l’apparence 
de « choses » (d’« étants-là »), comment cet « il y a » singulier est-il réglé ?, 
comment le monde des choses (et non plus le chaos des étants) est-il « appa-
remment » stable et doté d’une cohésion phénoménale ?

La réponse courante à cette question, à laquelle Badiou va s’opposer, est 
celle du sujet transcendantal kantien, considéré comme constitutif de cette 
stabilité phénoménale, soit une conception idéaliste du sujet s’il est vrai que

« depuis Descartes, la marque essentielle d’une philosophie idéaliste est que 
le sujet y soit requis, non comme problème, mais comme solution de l’aporie 
de l’Un (le monde n’est que multiplicité informe, or il en existe un Dasein 
uni8é) » 7.

À cette adversité d’ordre idéaliste, Logiques des mondes va opposer le 
matérialisme d’une « constitution transcendantale sans sujet » 8.

II. Le monde-Musique et son solfège

154



Le point de départ est le suivant : une logique des phénomènes ne saurait 
être la logique classique (binaire) de l’être – celle que Parménide a inscrite 
au fronton de la philosophie et qu’Hamlet a ensuite dramatisée (« être ou ne 
pas être ») – mais doit être une logique nuancée des intensités, des appari-
tions plus ou moins fortes, apte à assurer une consistance phénoménale a.

C’est à cette cause philosophique que vont servir diverses notions 
mathématiques b en sorte qu’un monde, tel que philosophiquement conçu 
dans ce livre, aura sa logique phénoménale gagée par l’existence, à l’inté-
rieur même de ce monde, d’une « chose » spéci8que que Badiou appelle le 
transcendantal du monde en question.

Le matérialisme de ce transcendantal est attaché à une double 
caractéristique :

1. Il ne relève pas d’un sujet (préexistant et exogène) ; il ne dispose donc 
nullement l’existence phénoménale à l’ombre d’une « dualité » première du 
type esprit/matière ;

2. Il est immanent au monde (ou à la situation) considéré : le « il y a des 
phénomènes stables et logiquement compatibles entre eux » inclut un « il y 
a parmi ces phénomènes, et au même titre qu’eux, un phénomène singulier 
qui con8gure précisément la logique phénoménale de l’ensemble ». c

Ainsi qu’il y ait phénomènes, et logique spéci8que de ces phénomènes, 
ne présuppose nulle pensée, nul sujet constituant, nulle position d’excep-
tion et d’extériorité ; tout au contraire cette phénoméno-logique prend elle-
même et dans ce même monde une forme phénoménale ordinaire, celle 
d’un phénomène particulier – d’une « chose » répondant aux mêmes carac-
téristiques immanentes de « chose » que les autres.

Soit deux traits de ce matérialisme :
1. L’existence et la logique des phénomènes, pas plus que celles des 

étants, ne requièrent l’existence d’un sujet, d’une position subjective ; d

a. Par exemple l’intensité d’apparition du phénomène A+B doit être logiquement 
corrélée aux deux intensités d’apparition séparée de A et de B.

b. On  distingue ici notions mathématiques, concepts philosophiques et catégories 
musicales.

c. Reconnaissons que nous accusons ici un trait – le transcendantal comme objet du 
monde – qui est plus mathématique (théorie des topos) que philosophiquement thématisé 
dans Logiques des mondes.

d. À preuve que le même monde apparaît aussi bien aux animaux qui le peuplent qu’aux 
hommes qui l’habitent, et qu’une fourmi sait tout aussi bien qu’un dividu distinguer une 

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

155

de Logiques des mondes (A. Badiou)



2. L’existence et la logique des phénomènes relèvent d’une objectivité 
matérialiste, aussi ferme et précise (quoique de type di7érent) que celle de 
l’être et des étants.

Ombre portée sur l’intellectualité musicale

L’ombre portée de ce matérialisme sur notre intellectualité musicale va 
tenir aux points suivants :

1. La question d’un monde-Musique doit être disjointe de celle des 
œuvres d’art musical : la constitution des œuvres musicales passe par celle 
d’un monde-Musique, non l’inverse (il peut y avoir un monde-Musique 
désœuvré, sans œuvres donc ; il peut – malheureusement ! – y avoir une 
musique sans qu’il y ait ipso facto d’art musical).

2. La cohésion d’un tel monde-Musique va se nouer autour de son 
solfège lequel est immanent à ce monde.

3. Ce solfège, noyau logique du monde-Musique, va apparaître dans ce 
monde selon les mêmes lois d’apparaître que tout autre objet de ce monde : 
comme un recueil de morceaux – voir les livres de solfège avec lesquels tout 
écolier apprend la musique.

4. La constitution d’une logique spéci8que du musical (distingué du 
pur et simple sonore) ne convoque aucune subjectivation proprement 
dite  : cette constitution relève d’une incorporation au monde-Musique, 
via le solfège, d’un matériau sonore. Elle est de part en part « objective » 
au sens proprement musical de l’objectivité  : elle transite en un nouveau 
« morceau » de musique.

Remarque quant à l’immanence du transcendantal

Remarquons, au passage, qu’il n’y a aucun mystère au fait que le trans-
cendantal d’un monde se donne comme objet de ce monde, selon les mêmes 
lois d’objectivation que tout autre objet – très exactement  : selon les lois 
d’objectivation que précisément ce transcendantal établit.

Ainsi, l’exemple du monde-Musique où le solfège se donne comme objet 
de ce monde (et non pas comme constituant hétéronome) lors même que ce 
solfège est ce qui constitue transcendantalement ce même monde – ce qui 
autorise donc qu’il y ait en ce monde des choses sonores objectivables en 
objets musicaux (en morceaux de musique) – se retrouve immédiatement 

odeur, une autre fourmi, une herbe…

II. Le monde-Musique et son solfège

156



dans d’autres « mondes ». Par exemple, si l’on admet l’idée que le trans-
cendantal du monde mathématique relève de sa procédure démonstrative 
(inventée, comme on l’a vu, par les Grecs du vie siècle avant Jésus-Christ) 
– la démonstration est ce qui donne mesure proprement mathématique des 
énoncés (une conjecture est ainsi mathématiquement constituée comme 
énoncé mathématique bien formé, mathématiquement « intéressant » mais 
non démontré – c’est ce qui le distingue d’un théorème) –, on constate bien 
qu’il existe une présentation proprement mathématisée de la procédure 
démonstrative dans le cadre de la logique mathématique (voir la « théorie 
de la démonstration »).

Tout de même, si l’on admet l’idée que le transcendantal du monde de la 
physique s’attache à sa logique expérimentale, force est de constater que les 
appareils expérimentaux sont eux-mêmes des appareils physiques, soumis 
aux mêmes lois physiques que les phénomènes qu’il s’y agit d’examiner. 
Ainsi le dispositif expérimental qui prend mesure proprement physique 
des lois physiques se présente bien lui-même comme objet physique, non 
comme dispositif hétéronome.

On peut également constater que, si le langage est le transcendantal de 
la pensée langagière (ce qui n’est pas dire, on y a plusieurs fois insisté, le 
transcendantal de la pensée en général), alors ce langage se présente bien 
lui aussi comme objet dans le cadre même de cette pensée langagière sous 
la modalité de la linguistique, laquelle est bien exposée et déployée selon les 
ressources mêmes du langage qu’elle examine.

A contrario, constituer le transcendantal d’un monde en donnée exogène 
et hétéronome à ce même monde oriente la pensée vers une conception 
transcendante du transcendantal.

Deux exemples d’un transcendantal transcendant nommé « Dieu » :

Pour les croyants monothéistes, l’égalité entre les hommes relève fonda-
mentalement du partage d’un rapport inégal à Dieu (celui qui sépare les 
créatures du Créateur). Ici, pas de transcendantal immanent puisque seule 
une transcendance « non-mondaine » fonde alors l’égalité dans le « monde 
ici-bas »…

Tout de même, pour les monothéistes de la Trinité chrétienne, le 
Créateur ne saurait faire Un au même sens où ses propres créatures font 
un…

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

157

de Logiques des mondes (A. Badiou)



11 – Un matérialisme de l’objet
Deuxième dimension du matérialisme de Logiques des mondes  : un 

matérialisme de l’objet. La  conceptualisation philosophique va ici se 
déployer en trois temps.

1. Un découplage objet/sujet

L’enjeu général est la constitution d’un concept d’objet qui non seule-
ment ne soit plus constitué par/pour un sujet mais qui, plus radicalement 
encore, ne doive plus rien à une 8gure de sujet. Le premier enjeu est donc 
de radicalement découpler concepts d’objet et de sujet.

Ici l’adversaire philosophique est à nouveau constitué par l’idéalisme 
kantien du couple objet/sujet :

« En gros Kant appelle “objet” ce qui représente, dans l’expérience, une 
unité de la représentation. […] Pour Kant, l’objet est le résultat de l’opération 
synthétique de la conscience. […] Dans ma propre conception, il n’y a ni récep-
tion, ni constitution, puisque le transcendantal est une détermination intrin-
sèque de l’être. […] Le concept d’objet n’implique aucun sujet. » 9

Badiou va accorder à Kant de dé8nir l’objet comme « ce qui est compté 
pour un dans l’apparaître » 10 pour mieux s’en écarter aussitôt : l’opérateur 
de compte-pour-un dans l’apparaître va être, pour Badiou, le transcen-
dantal quand il était, pour Kant, le sujet.

Ombre portée

L’ombre portée sur l’intellectualité musicale est immédiate ; elle est 
grandement facilitée par l’habitude qu’ont les musiciens de nommer objet 
ce qui compte-pour-un dans l’apparaître c’est-à-dire pour eux dans la 
perception  : un objet musical est ce qu’une perception compte pour un 
motif, pour un rythme, pour un timbre, pour un geste, pour une chose 
délimitable, pour une situation, fut-ce pour une 8gure sur un fond.

La conséquence matérialiste immédiate est alors de considérer qu’il n’y 
a nul besoin d’un quelconque sujet (musical et/ou musicien) pour identi8er 
un tel objet mais qu’il su=t :

II. Le monde-Musique et son solfège

158



 — pour l’objet sonore, du transcendantal physiologique fourni par tout 
corps humain a,

 — pour l’objet musical, d’un monde-Musique constitué autour de son 
solfège.

2. Un nouveau concept d’objet

Quel est ce nouveau concept d’objet, radicalement découplé de tout 
concept de sujet ?

Il va correspondre à l’idée de sites spéci8ques découpés dans le monde 
considéré.

Attention ! Ce nouveau concept d’objet dans Logiques des mondes est à 
l’origine d’une fréquente méprise b : l’objet est ici repensé non pas comme 
une chose (appréhendable de l’extérieur et manipulable tel un outil) mais 
comme un site comptable-pour-un par les opérations intérieures particu-
lières qui le caractérise. Un objet n’est donc pas dans Logiques des mondes 
une chose manipulable (un « objet d’expérience » avec lequel entrer en rela-
tion exogène) mais une 8gure régionale de stabilité pour l’expérience du 
monde, un site pour une expérience stable du monde.

Ombre portée

L’ombre portée de ce point sur l’intellectualité musicale ouvre à quelques 
di=cultés.

La catégorie musicienne ordinaire d’objet sonore ou musical ne corres-
pond guère à ce concept philosophique d’objet. Comme on le verra dans 
notre prochain chapitre, elle n’est pas non plus ajustée à notre idéation d’un 
monde-Musique, laquelle impliquera la constitution de notre propre caté-
gorie d’objet musical : celle de morceau de musique.

Notre décision, pour autant, ne s’accorde guère au concept badiousien 
d’objet même si, en un certain sens, on peut tenir qu’elle lui reste compa-
tible s’il est vrai qu’un morceau de musique peut être vu comme un site 
délimitant un certain nombre d’expériences (ou exécutions) musicales.

a. Remarquons à nouveau que n’importe quel animal – oiseau ou mammifère – est doté 
d’un même type de capacité transcendantale à percevoir…

b. Méprise au demeurant en tout point équivalente à la fréquente méprise, cette fois 
propre à L’être et l’événement, consistant à comprendre le sujet chez Badiou comme 
individu…

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

159

de Logiques des mondes (A. Badiou)



Disons que catégorie musicale et concept philosophique d’objet seront 
homonymes sans être pour autant homologues tout en restant compa-
tibles ! Bon exemple donc d’un lieu de pensée à l’ombre de la philosophie où 
l’autonomie de l’intellectualité musicale maintient ses droits.

3. Un concept d’atome

Reste le concept badiousien d’atome qui va correspondre à la question 
philosophique suivante, plus dialectiquement tendue : si matérialisme veut 
dire que l’apparaître est ancré dans l’être (il n’y a d’être-là que d’être), 
matérialisme va également vouloir dire qu’il y a un e7et en retour de l’être-
là sur l’être.

Le nouveau concept philosophique d’objet va précisément servir à 
con8gurer cette rétroaction dialectique de l’être-là sur l’être en o7rant le 
cadre adéquat à l’apparition (en lui) de composantes d’objet puis d’atomes, 
soit d’une instance de l’un atomique (non sécable) dans l’apparaître.

L’adversaire explicite ne sera plus ici l’idéalisme (kantien) mais l’empi-
risme de Deleuze en sa conception spéci8que du virtuel :

« Deleuze est empiriste (ce qu’il a toujours revendiqué). » 11

Il s’agit en e7et d’exclure « que l’apparaître puisse s’enraciner dans du 
virtuel » : « Là où l’un apparaît, l’Un est. » 12 Il s’agit de s’opposer « directe-
ment au présupposé bergsonien, ou deleuzien, d’un primat du virtuel » en 
stipulant « que c’est toujours dans la composition ontologique actuelle d’un 
apparaissant que s’enracine la virtualité de son apparaître dans tel ou tel 
monde. » 13

L’enjeu matérialiste est ici de capitonner  a l’apparaître et l’être-là sur 
l’être  : non seulement il n’y a d’être-là que d’être, mais plus encore il n’y 
a d’un de l’être-là qui ne renvoie à de l’un dans l’être (« de l’Un-dans-le-
monde croise toujours de l’Un-dans-l’être. » 14). Il n’y a donc pas ici d’espace 
pour une virtualité appelée à éventuellement s’actualiser, pour un jeu entre 
l’un du virtuel et le non-un de l’actuel. Il  y a maintien d’une législation 
ontologique sur tout atome phénoménologique.

a. Au sens où Lacan parlait d’un point de capiton (celui qui connecte les deux faces d’un 
même matelas)

II. Le monde-Musique et son solfège

160



Tout ceci soutient donc non seulement que l’apparaître est ancré dans 
l’être (aspect principal) mais qu’il y a un e7et en retour sur l’être du fait 
d’être-là (aspect secondaire), que l’être se trouve a7ecté par la structure de 
l’être-là : « D’avoir à exister (ou à apparaître) a.ecte rétroactivement l’être 
d’une consistance nouvelle distincte de sa propre dissémination multiple » 15.

Ou encore  : le monde des phénomènes ne doit pas être conçu comme 
un monde bâti sur un socle d’être en sorte de pro8ler, au-dessus de cette 
terre ferme, des nuages évanescents et mobiles – il y aurait la terre ferme de 
l’être actuel et le ciel enchanteur des phénomènes virtuels – mais comme 
atomiquement gre7é sur le chaosmos de l’être, qui ainsi le 8bre ou l’ossature 
en tout point.

Dit autrement : ce n’est pas parce qu’il y a des phénomènes qu’il y aurait 
pour autant des fantômes ; et si l’on peut croire un moment discerner des 
fantômes parmi les phénomènes, c’est tout simplement qu’on a mal regardé 
et mal discerné les innombrables attaches ponctuelles de ces phénomènes 
dans l’être même.

Tout ceci, dans Logiques des mondes, va prendre la forme technique 
suivante : dans tout phénomène structuré en objet (en un objet intérieure-
ment diversi8é), un atome peut apparaître comme tel, c’est-à-dire comme 
une entité phénoménalement insécable. Ce n’est pas dire, pour autant, que 
l’être de cet atome n’est pas multiple : « Un atome d’apparaître peut être une 
composante phénoménale ontologiquement multiple »  16. C’est seulement 
dire que cet atome inscrit « un seuil minimal d’apparaître », « une atomicité 
perceptive » 17.

L’enjeu matérialiste de ce point va se donner dans ce que Badiou appelle 
« le postulat du matérialisme » est qu’il inscrit ainsi : « Tout atome d’appa-
raître est réel. » 18.

Ainsi le capitonnage de l’être-là sur l’être, marquant ce dernier de 
nouveaux points de suture, s’opère selon la logique propre des phénomènes, 
selon un principe de découpage (une 8bration) qui n’appartient qu’à l’appa-
raître, principe qui se condense en un atome lequel vient ainsi marquer 
l’être de manière inattendue.

En ce postulat du matérialisme se joue, non pas une simple assurance 
locale du développement philosophique mais bien une décision stratégique, 

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

161

de Logiques des mondes (A. Badiou)



donc globale, portant sur la nature matérialiste tout entière de la dialec-
tique philosophique ici déployée.

C’est en cela que « la logique atomique est le cœur de la Grande Logique » 19

Ombre portée

L’ombre portée d’un tel développement philosophique, à la fois précis et 
tendu, sur notre intellectualité musicale ne va guère de soi.

On pourrait envisager d’y procéder ainsi : tout phénomène proprement 
musical a un ancrage dans le sonore, y compris tout phénomène in8me 
et phénoménalement insécable ; toute nuance musicale, toute subtilité si 
8ne qu’on ne saurait musicalement la décomposer, soutient une inscrip-
tion sonore, qui gage sa matérialité. Ainsi, d’un côté la musique doit être 
tenue comme un lieu d’in8nies nuances (l’interprétation en est tressée) 
faisant le charme de ce qu’on appelle l’expression musicale (et le discer-
nement de ce qui compose une telle expressivité musicale est souvent très 
laborieux, ne serait-ce que parce que bien vite les mots y manquent). Mais 
d’un autre côté, il est requis de soutenir, en musicien matérialiste, que si 
les mots peuvent manquer au point où inscrire une telle nuance, le maté-
riau sonore, par contre, n’y manque pas car cette in8me nuance musicale 
reste de droit inscrite dans le matériau sonore, y reste donc identi8able si 
bien que le travail musical sur le cortège des nuances (cortège aussi vaste et 
diversi8é que celui des innombrables anges, archanges, séraphins et chéru-
bins de l’angélologie soclastique) reste ancré dans cette matérialité sonore 
qui constitue non seulement son socle mais sa référence en tout point.

À ce titre, un matérialisme de type nouveau serait aussi un matérialisme 
de l’ancrage en tout point du musical dans le sonore.

12 – Un matérialisme de l’infini
Avec cette nouvelle dimension, on aborde la question des relations dans 

l’apparaître.

L’enjeu matérialiste est le suivant  : si le monde des phénomènes est 
exemplairement un monde de relations – et bien sûr « une relation dans 
l’apparaître conserve toute la logique atomique des objets » 20 –, la composi-
tion des relations va-t-elle ou non rester dans ce monde ou peut-elle générer 

II. Le monde-Musique et son solfège

162



un débord du monde, une sortie cette fois par le haut, une sorte d’ascension 
hors du monde en question ?

En ce point, Badiou va poser de nouvelles thèses matérialistes :
 — d’abord « tout monde est in-ni » 21, ne peut être qu’in8ni ;
 — ensuite « son type d’in-nité est l’inaccessible »  : cette in8nité doit 

être de type inaccessible a si l’on veut qu’elle soit close, c’est-à-dire si l’on 
veut que la clôture opératoire de ce monde (on n’en sort pas par des opéra-
tions immanentes, fut-ce en combinant toutes les parties de ce monde) soit 
garantie par sa taille ontologique.

La première thèse s’oppose au matérialisme vulgaire de la 8nitude et de 
la mort, tant à ce présupposé que tout véritable matérialisme devrait non 
seulement prendre en compte notre nature mortelle mais de plus la situer 
au cœur de la pensée (selon la thèse implicite suivante  : l’« être-pour-la-
mort » serait un socle du matérialisme…), qu’à cet autre présupposé : tout 
véritable matérialisme devrait récuser les mirages trompeurs de l’in8ni et 
astreindre la pensée à la maîtrise précautionneuse d’une succession 8nie 
de pas.

En ce matérialisme d’un type nouveau, l’in8ni n’est donc plus réduit à 
une catégorie de l’idéalisme (« l’index d’un unique Tout » 22) mais devient au 
contraire un site matérialiste « naturel ».

Remarquons que, ce faisant, Badiou oppose au matérialisme de la vie et 
de la mort un matérialisme de l’existence et de l’inexistence qui donne droit 
à l’inexistence localisée en tout objet (« l’inexistant propre d’un objet » 23).

Ombre portée

L’ombre portée de ce point sur notre intellectualité musicale est immé-
diate : on soutiendra b que notre monde-Musique est in8ni (à l’égal de tout 
autre monde), de même qu’on devrait soutenir que tout phénomène sonore 
est acoustiquement in8ni. On  disposera donc bien notre intellectualité 
musicale à l’ombre d’une philosophie où l’in8ni est l’ordinaire des choses, 
et nullement un horizon inaccessible. En ce sens notre idéation est compos-
sible avec ce matérialisme de l’in8ni.

a. Ceci désigne, dans le langage technique de la mathématique des grands cardinaux, un 
type d’in8nité dont peut dire qu’il est in8niment in8ni, et même plus encore…

b. II. x. 5

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

163

de Logiques des mondes (A. Badiou)



13 – Un matérialisme de la relation
Du dispositif précédent, Badiou tire philosophiquement une seconde 

conclusion :
« La mesure ontologique d’un monde quelconque est un in8ni de type 

inaccessible » 24

car « un monde est transitif » 25, sans matière en dessous qui le soutien-
drait, ni principe au-dessus qui en gagerait la cohésion.

Comme écrit Badiou, « le principe “ni sub-sistance, ni transcendance” 
aboutit à la nécessité que tout monde soit ontologiquement in-ni de type 
inaccessible » 26 c’est-à-dire « clos pour les opérations qui déploient l’être-en-
tant-qu’être de ce qui apparaît ». » 27

D’où ce qu’il appelle « la seconde thèse constitutive du matérialisme », 
thèse globale là où la première (le postulat : tout atome est réel) était locale, 
qui va se dire de deux manières couplées :

 — comme « subordination de la complétude logique à la clôture ontolo-
gique » 28  ;

 — ou ainsi : « Toute relation est universellement exposée » 29.
Cette thèse part de l’idée que la relation n’est pas dans l’être (point déjà 

souligné dans L’être et l’événement) mais constitue une donnée particulière 
(constitutive) de l’apparaître pour soutenir que cette relation pour autant 
n’est pas purement « virtuelle » (ne constitue donc pas une sorte de fantasme 
phénoménal sans conséquence ontologique dans l’être). En  e7et, d’une 
part cette relation n’est pas liaison « imaginaire » plaquée sur une matière 
hors-monde ; et d’autre part le jeu des relations (relation de relations, etc.) 
ne génère pas une ascension hors-monde, symétrique de la descente hors-
monde par la matière. Au total, on ne sortira donc pas du monde, soit vers 
le bas par dissémination, soit vers le haut par relation de relations.

L’adversaire dialectique de cette seconde thèse constitutive du matéria-
lisme est l’idéalisme, en une double 8gure :

 — soit vers le bas  : celle d’une « cosmologie idéaliste »  30  où l’être du 
monde, sa matière, serait hors-monde,

 — soit vers le haut : celle d’une transcendance venant gager la structu-
ration du monde par un surplomb.

II. Le monde-Musique et son solfège

164



Ombre portée

Tout ceci a7ecte a minima l’intellectualité musicale en ce point  : les 
relations entre choses musicales sont (doivent être) elles-mêmes musicales 
plutôt que sociologiques, économiques, psychologiques, faute de quoi on 
sortirait très vite du monde-Musique par de simples relations ordinaires 
entre morceaux de musique.

On a déjà abordé ce point en montrant que les rapports entre œuvres 
musicales tels qu’ils peuvent se matérialiser lors d’un concert relèvent de la 
musique elle-même et non pas des seules nécessités économiques, sociales 
ou institutionnelles. Soit, 8nalement, une autre modalité de cet adage, qu’on 
peut dire baudelairien, que ce qui parle le mieux d’une œuvre, c’est une 
autre œuvre, que ce qui critique le mieux une œuvre, c’est une autre œuvre, 
et que 8nalement si une œuvre a bien une adresse, c’est qu’elle s’adresse à 
d’autres œuvres.

On examinera ce point plus en détail – quelles sont les relations propre-
ment musicales (et donc internes au monde-Musique) entre objets musi-
caux ? – dans un prochain chapitre.

14 – Un matérialisme de l’événement
Venons-en plus rapidement aux trois dernières dimensions de ce maté-

rialisme de type nouveau, et d’abord à celle de l’événement.

L’événement prend dans Logiques des mondes une 8gure philosophique 
sensiblement nouvelle par rapport à sa 8gure dans L’être et l’événement. 
On peut préciser cette nouveauté de plusieurs traits :

1. L’événement n’est plus attaché à un site particulier d’où il émergeait 
(ce que Badiou appelait un site historique, situé au bord du vide car rendu 
instable par sa non-transitivité a) mais à un monde dans lequel il apparaît 
lui-même comme site singulier. Corrélativement, si les mondes sont diver-
si8és dans Logiques des mondes, ils vont l’être non plus tant en fonction des 
événements qui peuvent ou non s’y produire qu’en fonction des points qu’il 
s’agira de traiter dans la procédure post-événementielle, points qui servi-
ront ensuite de terrain d’épreuve pour le sujet. L’événement, comme site 
singulier, est alors marqué par trois propriétés ontologiques 31 qui viennent 

a. La non-transitivité s’entend ici ainsi : les éléments des éléments d’un site historique ne 
sont pas des éléments du site.

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

165

de Logiques des mondes (A. Badiou)



nuancer plutôt qu’in>échir la problématique de L’être et l’événement : l’évé-
nement est une multiplicité ré>exive (autoappartenance), une révélation du 
vide, une 8gure évanouissante.

2. La véritable nouveauté de Logiques des mondes est que l’événement 
n’est plus attaché essentiellement à un nom (qui assure la garde d’un être 
s’autoappartenant une fois celui-ci évanoui) mais à un changement de 
logique en matière d’existence (changement indexé à une inversion du 
minimum et du maximum, l’inexistant devenant porteur de l’intensité 
maximale d’existence). L’événement a donc dans Logiques des mondes un 
statut logique et plus seulement ontologique.

3. L’événement se voit dans Logiques des mondes intégré à une typo-
logie du changement en quatre types  : la simple modi-cation, le fait, la 
singularité faible, et l’événement lui-même (ou singularité forte).

Le matérialisme de l’événement a deux adversaires :
 — l’un, le plus vulgaire, qu’on pourrait appeler un matérialisme journa-

listique des faits, ce matérialisme qui promeut comme événement le simple 
fait soit ce qui précisément ne requiert nulle décision quant à son existence 
(l’existence du fait n’est pas évanouissante mais tout au contraire stable, 
incontestable et substantielle) et ne tire donc à aucune conséquence ;

 — l’autre, plus intéressant, constituée à nouveau par la conception 
deleuzienne de l’événement.

En ce point précis de l’événement, il s’agit en e7et pour Badiou de 
« rompre avec l’empirisme »  32 en conceptualisant un événement « comme 
advenue de ce qui est soustrait à toute expérience », ce qui peut s’inscrire 
dans l’axiomatique suivante, envers 33 ou négatif de celle de Deleuze :

1. L’événement comme coupure et supplémentation, conjonction d’un 
manque et d’un excès au regard de la continuité vitale ; 34

2. L’événement comme évanouissant séparateur, extrayant d’un temps 
la possibilité d’un autre temps et nous faisant présent d’un autre présent ; 35

3. L’événement comme principe immanent des exceptions ; 36

4. L’événement comme décomposition des mondes par de multiples 
sites événementiels. 37

Ombre portée

La projection de ceci en musique est relativement claire  : on peut y 
retrouver, au même titre il est vrai que dans toute autre procédure de vérité, 

II. Le monde-Musique et son solfège

166



des exemples d’événement (et ceux que Badiou indique sont su=samment 
convaincants : Haydn, Schoenberg par exemple).

On retiendra alors l’idée de diversi8er les formes du changement inter-
venant dans le monde-Musique :

 — les simples modi-cations de ce monde (par exemple la chromatisa-
tion de l’harmonie au cours du xixe siècle) ;

 — les faits intervenant dans ce monde (par exemple la transformation-
Schubert du développement musical) ;

 — les singularités faibles (par exemple la singularité-Mozart, dont les 
conséquences ne sont pas maximales, même pour Beethoven) ;

 — et les événements proprement dits (sans doute Wagner, sûrement 
Haydn et Schoenberg).

Le point le plus important est ici de soutenir un matérialisme de l’éva-
nouissant, lequel tend à être rejeté dans l’idéalisme par un matérialisme 
vulgaire et positiviste, restant attaché à la stabilité substantielle des modi-
8cations et des faits.

On sait combien le débat sur Schoenberg reste ainsi traversé par ces 
di7érentes orientations de pensée :

 — le courant positiviste tenant coûte que coûte à asseoir la grandeur 
de son œuvre sur l’existence de nouvelles lois combinatoires, positivement 
attestables (le dodécaphonisme) – on reconnaîtra là la 8liation américaine 
du Schoenberg dodécaphonique  a, mais aussi celle prônée en France par 
Leibowitz ;

 — le courant idéaliste et le courant empiriste promouvant le Schoenberg 
expressionniste, celui dont la singularité musicale est la plus évanescente, la 
plus >uide ;

 — en8n la voie que j’ai détaillée dans mon livre sur Schoenberg 38 s’atta-
chant plutôt à discerner en lui une singularité forte (l’événement même 
ouvrant à la musique dite contemporaine) faite ni de recettes ou de 
nouvelles lois, ni d’intentions mais de nouveaux soucis tirant à de nouvelles 
conséquences (une nouvelle intension diagonale, génératrice de nouveaux 
inspects…).

a. Voir cette music theory dont on a parlé au chapitre précédent.

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

167

de Logiques des mondes (A. Badiou)



15 – Un matérialisme du monde
Avant-dernière dimension du matérialisme de type nouveau : un maté-

rialisme des mondes tels qu’espacés par les points servant d’épreuve à l’ap-
paraître d’une vérité.

Il ne s’agit plus seulement du matérialisme du monde en tant que centré 
sur son transcendantal propre, en tant que clos logiquement (du point de 
la relation) et complet ontologiquement, mais du matérialisme de ce même 
monde en tant qu’il opère comme terrain d’épreuve pour une vérité et donc 
pour un sujet, et qu’il en sort marqué, n’étant ainsi pas indi7érent à ce qui 
s’y joue.

En quelque sorte, on retrouve ici un mouvement analogue à celui qu’on 
a décrit plus haut entre être et être-là  : de même que l’être-là s’enracine 
en l’être tout en étant apte à le marquer en retour, de même l’ensemble 
événement-sujets-vérité s’enracine dans un monde tout en étant capable de 
l’a7ecter en retour, non seulement logiquement (c’est l’e7et de l’événement) 
mais aussi topologiquement (c’est cette fois l’e7et des points qui vont topo-
logiquement espacer le monde où ils opèrent) – la dimension proprement 
dialectique de ce matérialisme de type nouveau se joue, bien sûr, en ces 
di7érents points de rétroaction.

Le matérialisme des points tient alors à ceci : les points du monde, sur 
lesquels les sujets se prononcent, à la fois constituent un plan d’épreuve 
matériel pour le processus de vérité en même temps que leur ensemble 
est doté d’une consistance d’espace topologique. Ainsi, même si les points 
simpli8ent, par projection, la structure phénoménale du monde, ils ne 
brutalisent cependant pas sa richesse phénoménale.

Au total, ce dispositif philosophique récuse à de nombreux titres ce 
qu’on propose d’appeler un « e7et-Matrix » puisqu’il récuse le principe 
d’une cohésion phénoménale (celle du monde) et d’une consistance subjec-
tive (celle du réseau de points) qui seraient fantomatiquement descellées de 
tout réel  : non seulement la cohésion phénoménale du monde fait retour 
sur la structure de l’être (c’est l’enjeu même de la logique atomique), mais 
l’ensemble des points subjectivables espace topologiquement ce monde : le 
sujet n’est donc pas le fantôme d’un monde lui-même fantomatique !

Le matérialisme ici en jeu insiste sur le fait que le monde, marqué de 
l’événement, du processus-sujet et d’une vérité au travail, n’est pas un autre 

II. Le monde-Musique et son solfège

168



monde, un monde des idées par exemple – adversaire idéaliste – ni non 
plus un monde en évolution objective – adversaire matérialiste vulgaire, 
prenant ici la 8gure du matérialisme historiciste – mais bien le même 
monde que celui qui était, jusqu’à l’événement, tranquillement centré sur 
son transcendantal.

Le matérialisme de Logiques des mondes conduit sur cette base à 
une typologie singulière des mondes (mondes atones, tendus, intermé-
diaires  39  mais aussi mondes stables, inconséquents, inactifs, inorga-
niques… 40), typologie d’autant plus frappante qu’elle di7érencie les mondes 
du point même de leur aptitude à servir d’espace de travail pour des vérités.

Ombre portée

L’ombre portée de cette dimension est plus délicate, à mesure du fait que 
l’usage fait du mot monde dans notre expression monde-Musique s’avère 
en torsion sensible par rapport au concept philosophique homonyme 
constitué dans Logiques des mondes.

Stricto sensu, un monde en musique (au sens du concept philosophique 
de Badiou) représenterait une situation musicale donnée plutôt que la géné-
ralité de notre monde-Musique : un monde musical serait par exemple un 
état donné du jazz, ou le moment de la musique baroque (en ce sens un 
monde en musique serait à la fois plus épais et moins étendu que notre 
monde-Musique). Il  serait alors possible d’explorer les projections musi-
cales possibles des di7érents types de monde distingués par le philosophe : 
quelles situations musicales sont plus atones, lesquelles sont plus tendues ?, 
etc. a

À ce titre, il s’agirait donc de déployer un matérialisme des situations 
musicales du point non plus de leur pérennité ou de leur progressive modi-
8cation mais de leur disposition plus ou moins favorable à l’émergence 
d’une nouvelle détermination artistique.

Nous ne nous y engagerons guère dans ce livre.

a. Nous nous demanderons ainsi, en II. xiii, si notre monde-Musique est aujourd'hui 
devenu atone…

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

169

de Logiques des mondes (A. Badiou)



16 – Un matérialisme du sujet
Tout ceci culmine en un matérialisme du sujet, qui constitue la déter-

mination originelle de toute la philosophie d’Alain Badiou, celle qu’on 
trouve déjà au principe de sa ,éorie du sujet et même, déjà en germe, dans 
ses préoccupations philosophiques antérieures.

L’enjeu est de dégager en quoi Sujet n’est pas un concept idéaliste ni non 
plus ce qui nommerait adéquatement, dans le matérialisme démocratique, 
l’animal humain individuel.

Dans Logiques des mondes, le concept matérialiste de sujet va prendre 
deux tours singuliers :

1. Il va y avoir une typologie et donc une diversi8cation des sujets (là où 
L’être et l’événement n’en retenait qu’une seule forme) selon quatre types : le 
sujet -dèle, le sujet réactif, le sujet obscur et le sujet -dèle 2 (dans la mouture 
d’une résurrection) a ;

2. L’arrimage du sujet à une objectivité singulière  : celle de corps de 
type nouveau – appelé « corps subjectivable » – et doté d’organes diversi8és 
selon les points qu’il s’agira au sujet de traiter. Ainsi la matérialité du sujet 
se trouve arrimée au corps (de type singulier b) qu’il est.

Rappelons que dans ce dispositif philosophique, le sujet n’est pas consti-
tuant (du monde des phénomènes) mais constitué par l’événement et son 
régime propre de conséquences. Le sujet est conséquence et non pas origine, 
il est résultat plutôt que « donation » 41.

La constitution d’un groupe de sujets rivaux, attachés à l’objectivité 
de corps de type nouveau (di7érents des corps dont il est question dans 
l’énoncé princeps du matérialisme démocratique : « Il n’y a que de corps et 
des langages ») se constitue explicitement contre ce matérialisme des seuls 
corps et des langages.

a. Badiou insiste sur l’importance de combler la brèche laissée ouverte par sa probléma-
tique de la nomination dans L’être et l’événement : le nom, seule trace dans la situation histo-
rique (non naturelle) de l’événement évanoui, y était constituant d’un sujet qui par ailleurs 
semblait être le seul apte à constituer cette même nomination ; d’où une circularité entre 
constituant et constitué…

b. Il va de soi que ce corps subjectivable du sujet n’est pas un objet, moins encore « son » 
objet !

II. Le monde-Musique et son solfège

170



Ombre portée

L’ombre portée sur notre intellectualité musicale est ici directe  : ce 
qui en musique tient lieu de sujet, c’est l’œuvre musicale, en tant qu’elle 
di7ère précisément d’une simple pièce de musique, d’un banal morceau de 
musique.

Ce sujet musical – ou œuvre de musique – est une pensée en acte, une 
pensée à l’œuvre qui n’a aucunement le langage pour paradigme. On verra, 
lorsque nous examinerons ce que logique musicale veut dire (II.  xii) la 
portée musicienne des quatre types de sujets distingués dans Logiques des 
mondes.

Resterait la question du corps subjectivable et de ses organes en musique, 
question qu’on n’abordera pas directement ici a.

17 – Conclusion
L’intérêt de ces di7érentes « ombres portées » n’est pas de déduire méca-

niquement des conséquences de cette philosophie pour la musique – il 
ne saurait d’ailleurs y avoir, à proprement parler, de conséquences philo-
sophiques pour le musicien – mais plutôt d’examiner de quelle manière 
cette dialectique matérialiste peut encourager un matérialisme propre de 
l’intellectualité musicale, sachant que celle-ci décidera un réseau de caté-
gories qui n’a nulle nécessité d’être isomorphe au réseau philosophique des 
concepts. (voir schéma p. 173)

Somme toute, l’intellectualité musicale peut ainsi expérimenter, à 
l’ombre d’une philosophie contemporaine – ici celle de Badiou – comme 
elle sait le faire à la lumière d’une mathématique contemporaine.

Notes bibliographiques
Références

1. Seuil, 1985
2. Seuil, 2006
3. p. 109

a. Y aurait-il une 8gure musicale singulière du corps-accord pour les œuvres ? L’écoute 
engagerait-elle une 8gure proprement corporelle qui lui soit propre ? Ce type de questions 
ne semble pas s’accorder facilement à tout ce que nous avons écrit précédemment (II. ii) des 
corps en musique…

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

171

de Logiques des mondes (A. Badiou)



4. pp. 89-99
5. pp. 91-92
6. p. 125 et suivantes…
7. p. 111
8. p. 112
9. p. 245
10. p. 248
11. p. 410
12. p. 232
13. p. 265
14. p. 293
15. p. 315
16. p. 229
17. p. 225
18. p. 231
19. p. 235
20. p. 328
21. p. 322
22. p. 121
23. p. 339
24. p. 322
25. p. 323
26. p. 325
27. p. 326
28. p. 334
29. p. 359
30. p. 350
31. p. 389
32. p. 410
33. p. 406
34. p. 406
35. p. 407
36. p. 407
37. p. 408
38. La singularité Schoenberg (Ircam, 1997)
39. p. 444…
40. p. 512…
41. p. 42

II. Le monde-Musique et son solfège

172



schéma

Théoriser le monde-Musique à l’ombre

173

de Logiques des mondes (A. Badiou)


