
xi. Intellectualité philosophique 
d’Adorno et musique informelle

Adorno (1903-1969) est le second des trois philosophes contemporains 
(après Badiou, avant Deleuze) que nous avons inscrit au programme de ce 
travail.

1 – Un problème spécifique
À la di3érence des deux autres, sa philosophie nous pose un problème 

spéci4que  : il n’est guère possible de se rapporter en musicien (pensif) à 
cette philosophie selon notre principe – s’intéresser à une philosophie 
avant tout pour sa part qui ne traite pas de la musique – car le rôle qu’y tient 
la musique est décisif, central et non pas latéral ou circonstanciel.

Un philosophe compositeur

Adorno est d’abord de cette espèce rare de philosophe qui est égale-
ment compositeur (tel Rousseau au xviiie siècle et Nietzsche au xixe). 
Certes, comme ses deux prédécesseurs, il n’a réellement composé que dans 
sa période de formation philosophique si bien que son catalogue est resté 
restreint et que son Œuvre musical s’inscrit sous le signe de l’inachevé  a 
– nous verrons les fortes conséquences subjectives de ce point sur le philo-
sophe –, mais cette activité de composition ne peut cependant être négligée, 
moins encore ignorée : elle contribue à inscrire la musique au cœur de sa 
propre intellectualité. 

a. Son catalogue (parachevé en  1945) se compose de huit opus numérotés pour neuf 
projets inaboutis ou inachevés (concerto pour piano, trio à cordes, opéra, sonate…)  : la 
procrastination l’emporte.

285



Un événement musical

« Face aux œuvres de Schoenberg d’aujourd'hui [op. 24 à 30], la critique ne 
sied point ; avec elles, une vérité est posée. » (1927) 1

Ensuite la philosophie proprement dite d’Adorno trouve clairement son 
impulsion première dans la musique, plus précisément dans l’événement 
École de Vienne (Schoenberg, Berg et Webern) qu’il a vécu comme musicien 
aux premières loges puisqu’il fut l’élève en composition de Berg à partir 
de 1925. a

On peut tenir que le jeune philosophe 7eodor Adorno, toute formation 
académique acquise, a con4guré le projet d’une philosophie propre sous le 
signe général de la question suivante : quelles sont les conséquences intra-
philosophiques de la Nouvelle musique de l’École de Vienne ?

Ceci transparaît en pleine lumière en 1948 lorsqu’Adorno intitule son 
premier livre de philosophie  b Philosophie de la nouvelle musique et le 
dispose sous le principe explicite suivant : 

« Une philosophie de la musique aujourd’hui ne peut être qu’une philoso-
phie de la nouvelle musique. » [Philosophie der Musik heute ist möglich nur als 
Philosophie der neuen Musik. ] 2

On peut dire que la philosophie d’Adorno va se déployer à l’ombre de 
deux principes emboîtés :

 — Aujourd’hui, une philosophie doit être une philosophie de la 
musique.

 — Une philosophie de la musique doit être aujourd’hui une philosophie 
de la nouvelle musique.

Une philosophie à l’école de la musique

Le projet propre d’Adorno n’est d’ailleurs pas seulement de déployer 
des concepts philosophiques (celui, exemplairement, de négativité) aptes 
à rendre philosophiquement raison d’une singularité musicale. Il est, plus 
encore, de mettre la philosophie toute entière à l’école de la musique  : de 
mettre son propre mode d’exposition discursive, sa manière singulière de 

a. Voir la correspondance, très éclairante, qui nous en reste : 7eodor Adorno – Alban 
Berg, Correspondance 1925-1935 (Gallimard, 2004)

b. La dialectique de la raison (1944) a été coécrit avec son aîné Max Horkheimer, et ses 
précédents volumes philosophiques relevaient de travaux académiques (thèse…).

II. Le monde-Musique et son solfège

286



transmettre et de convaincre, sa forme proprement littéraire à l’école de la 
Nouvelle musique.

À ce titre, pour Adorno, la philosophie doit, à l’égal de la musique,
 — se mettre à composer :

« En philosophie se con-rme une expérience que Schönberg nota à propos 
de la théorie traditionnelle de la musique : on n’y apprend vraiment que la 
façon dont un mouvement commence et se termine, rien sur lui-même, sur 
son développement. De manière analogue, il faudrait que la philosophie ne 
se ramène pas à des catégories mais en un certain sens qu’elle se mette à 
composer. Elle doit au cours de sa progression se renouveler constamment de 
par sa propre force aussi bien qu’en se frottant à ce à quoi elle se mesure. » 3

 — être lue comme on écoute de la musique :
Comment lire ? « Il faut à chaque instant prendre en considération deux 

maximes en apparence incompatibles : celle d’une immersion minutieuse et 
celle de la distance libre. » 4

 — adopter une forme parataxique  a (« Ce n’est que par le hiatus, par 
la forme, que le fond devient un contenu. […] La grande musique est 
une synthèse non conceptuelle. »  5) ou celle de l’essai (« L’essai touche 
à la logique musicale, l’art rigoureux et pourtant non conceptuel du 
passage. » 6)

 — jouer de l’équivoque de ses termes :
« L’essai utilise l’équivoque […] pour obtenir que chaque fois qu’un même 

mot recouvre des choses di.érentes elles ne soient pas tout à fait di.érentes, 
mais que l’unité du mot renvoie à une unité inhérente à la chose, si cachée 
soit-elle. » 7

 — être soucieuse de son « moment de l’expression » 8,
 — viser à l’« expression de l’inexprimable » 9,
 — déployer une « constellation de moments » 10 :

« Le concept est un moment comme un autre dans une logique 
dialectique. » 11

ensemble de prescriptions à quoi Horkheimer, interloqué, répondait à 
Adorno :

« La philosophie n’est pas supposée être une symphonie ! »

a. Une sorte de rupture syntaxique consistant à juxtaposer deux entités sans marquer 
leur rapport de dépendance

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

287



On dira que le conditionnement de la philosophie par une singula-
rité musicale donnée ne tient plus ici aux seuls concepts philosophiques 
mais qu’il s’attache plus globalement à un mode « musical » d’exposition 
philosophique.

Adorno a très clairement déclaré une telle intention dans sa lettre 
du 23 novembre 1925 à Alban Berg :

« Mon intention la plus secrète était de procéder dans la conduite de l’écri-
ture de cet article [sur l’opus 3 de Berg] exactement comme vous composez. » 12

Une cible philosophique

Finalement, le livre qui con4gure la philosophie ainsi initiée et discur-
sivement con4gurée est le dernier achevé a d’Adorno : Dialectique négative 
(1966), livre qui récapitule son entreprise proprement philosophique en ne 
parlant cette fois quasiment plus de musique. Ainsi le point d’arrivée de 
la trajectoire inscrit clairement la philosophie en soi (et non plus « pour 
la musique ») comme enjeu central de cette intellectualité si diverse et si 
exubérante. b

Mais, au total, la méthode qui consisterait à s’intéresser en musicien à la 
philosophie d’Adorno en ne prenant en compte que sa Dialectique négative 
s’avérerait intenable : elle ne rendrait pas justice de sa dynamique d’énon-
ciation philosophique propre.

Autant il nous semble nécessaire, pour nous musiciens (pensifs), de 
comprendre les écrits d’Adorno comme on comprend des écrits philoso-
phiques, autant il nous est donc requis d’inscrire sa Dialectique négative au 
cœur de nos lectures, autant par contre il serait absurde d’ignorer ses écrits 
philosophiques sur la musique pour ne retenir que sa philosophie « pure ».

Lire ainsi le philosophe-musicien Adorno en musicien pensif nous pose 
donc un problème tout à fait spéci4que, qu’il nous revient alors de traiter 
selon une méthode spéci4que, ad hoc.

Nous la dégagerons en rehaussant un autre trait remarquable du rapport 
de sa philosophie à la musique.

a. Sa /éorie esthétique ultérieure restera inachevée.
b. Boulez a parlé, en 1992, du « labyrinthe Adorno ». Nous ferons nôtre cette appellation, 

assumant de le parcourir selon notre propre 4l d’Ariane (là où Boulez préfère visiblement ne 
pas s’y engager…).

II. Le monde-Musique et son solfège

288



2 – Un retournement des rapports entre musique 
et philosophie

Il n’est pas vrai que la Nouvelle musique de l’École de Vienne n’ait opéré 
chez Adorno que comme condition pour une nouvelle philosophie. Il n’est 
pas vrai que les raisonances musique-philosophie n’aient chez lui opéré que 
dans le sens musique→philosophie.

Une part de ces raisonances (part qui s’avère présente depuis le début – 
depuis ses cours de composition avec Berg – puis croissante pour devenir 
prépondérante à partir du Darmstadt de la charnière des années cinquante-
soixante) circule en sens inverse, de la philosophie vers la musique, selon 
cette fois une orientation philosophiquement con-gurante de la musique 
plutôt que conditionnée par elle.

Ainsi la philosophie d’Adorno va tendre à con4gurer la musique qui, à 
ses yeux, serait susceptible de conditionner la philosophie…

L’évolution des rapports de sa philosophie à la musique s’opère comme 
si le conditionnement musical sur sa philosophie s’était avéré inconstant 
– voir les transformations dans l’évaluation adornienne de la Nouvelle 
musique (nous allons y revenir) – et que le rétablissement de ce condi-
tionnement passait par un programme d’origine philosophique visant à 
réorienter une musique ayant perdu – ou dilapidé – son aptitude à condi-
tionner la philosophie.

Dit autrement, Adorno écrit en 1952 :
« Schoenberg s’engage passionnément pour une musique dont l’esprit n’aurait 

pas à rougir et qui par là même fait rougir l’esprit dominant. » 13

Mais, dix ans plus tard, tout se passe comme s’il considérait désor-
mais que la Nouvelle musique n’était plus à même de « faire rougir l’esprit 
dominant » et que remettre cette légitime ambition au cœur de l’activité 
musicale, donc de la composition (« Le stade de la composition […] décide 
toujours de celui de la musique. » 14), passait désormais par un programme 
de refonte de cette Nouvelle musique.

Le programme d’une musique informelle

Ce programme de refonte musicale et compositionnelle, Adorno l’ex-
pose en 1961 à Darmstadt sous le nom de musique informelle :

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

289



« Une musique informelle romprait avec [la] pratique sérielle […] et inau-
gurerait une troisième voie, tant par rapport à la jungle a d’Erwartung que par 
rapport à l’architecture b de la Main heureuse. » 15

Cet e3et en retour de la philosophie, soucieuse d’une musique insu;-
samment conditionnante, s’attache à la 4gure scindée du dividu 7eodor 
Adorno, à la fois philosophe persévérant et compositeur inconstant c. Il est 
en e3et patent qu’en cette a3aire, Adorno reproche en 1961 aux sériels de 
n’avoir pas composé la musique qu’il aurait voulu lui-même composer – 
tout compositeur compose pour ajouter au monde-Musique la musique 
qui lui semble gravement y manquer  d – et que ce défaut d’action musi-
cale se transforme alors chez Adorno en prescription philosophique sur la 
musique à faire.

L’impératif d’une musique informelle à venir (le titre de l’intervention 
d’Adorno est : Vers une musique informelle), impératif musical mais philo-
sophiquement argumenté, prend un tour qui va s’avérer philosophémisant 
en raison exacte du fait que le dividu 7eodor A. n’assume guère un partage 
musique-philosophie que pourtant il ne cesse de creuser en intensi4ant 
d’un côté sa philosophie et reportant ad libitum de l’autre ses ambitions 
compositionnelles. La prescription philosophique va venir ainsi se substi-
tuer (sous la forme alors nécessaire du philosophème) à l’abandon subjectif 
de la tâche compositionnelle.

3 – Un abandon dénié de la composition
« Le courage me manque. » (1931) 16

Qu’Adorno ait toujours a;ché de légitimes ambitions composition-
nelles s’atteste dans sa correspondance avec Berg :

« Composer est tout de même, pour moi la seule réalité intellectuelle déci-
sive. » (28 juin 1926) 17

« Je crois pouvoir réaliser ce que je pense de manière plus probante en le 
composant qu’au travers de toutes les analystes théoriques ; une mesure honnête, 

a. L’expressionnisme donc
b. Soit, cette fois, le constructivisme
c. Ce que Boulez, en 1969, appelait « les discrépances d’une individualité qui voit ses dons 

diverger »…
d. « Pourquoi faut-il aussi que je compose ? Pour briser l’étau peut-être […] Peu ici 

compose. Tout le contraire, m’y décompose. » Henri Michaux (1949  ; Passages)

II. Le monde-Musique et son solfège

290



pour peu qu’elle soit composée avec justesse, rend, il est vrai, tout discours sur la 
musique super0u. » (14 mai 1928) 18

Où l’on pressent que, pour le jeune Adorno, composer aurait dû 
permettre d’économiser le labeur d’une intellectualité qui 4nalement ne 
s’imposera chez lui (sous une forme philosophique plutôt que musicale) 
qu’à partir du moment où le programme compositionnel ambitionné ne 
sera plus tenu !

L’ambition adornienne d’une musique atonale qui ne soit pas corsetée 
dans le paradigme constructiviste du dodécaphonisme – ambition qui 
réapparaîtra ultimement sous le nom de musique informelle – est en e3et 
déjà là dès les années vingt :

« Je ne considère pas la technique dodécaphonique comme la seule forme 
possible d’atonalité ; je crois au contraire qu’on peut faire de la musique de 
manière extrêmement sensée indépendamment de toute condition de ce genre, 
et j’espère, dans un temps pas trop éloigné, pouvoir en apporter moi-même la 
preuve. » (Lettre à Krenek d’avril 1929) 19

Ces exigences ne font que rehausser l’impuissance compositionnelle 
dans laquelle Adorno va s’enfoncer dans les années trente :

« J’arriverai un jour à composer bien mieux que je n’ai pu le faire jusqu’ici. 
[…] Mes rêves en matière de composition, je ne les ai pas réalisés aujourd'hui. 
[…] Le compositeur que je suis se trouve, pour le dire gentiment, en crise ou, pour 
le dire moins gentiment, en pleine stagnation. Voilà deux ans et demi que je n’ai 
plus rien produit d’important. Or, avant que je ne me sois de nouveau démontré 
à moi-même de façon probante que je suis un compositeur, je ne puis exiger des 
autres qu’ils le croient. Je ne saurais vous dire à quel point ces choses me pèsent, 
me gâchent l’existence, me remplissent de haine à l’égard de l’université qui me 
vole mon temps. […] Car il est, bien évidemment, ridicule de mettre cela sur 
le dos de l’université. […] je ne me considère comme rien d’autre que comme 
un compositeur. […] Je n’ai d’autre centre d’intérêt que celui-là, je n’ai de joie 
à rien sinon à composer. […] Je vois de plus en plus clairement comment l’on 
doit composer et comment l’on ne peut pas composer – seulement, le courage me 
manque. » (Lettre à Berg du 23 septembre 1931) 20

Le mot décisif est lâché : « Le courage me manque » ; Amfortas a laissé 
tomber la lance de la composition par manque du courage nécessaire 
pour persévérer. L’impératif compositionnel entraperçu par un Adorno 
désœuvré constitue l’intension latente de sa « philosophie de la musique ». 

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

291



Cette intension va réapparaître, philosophiquement trans4gurée, en 1961, 
sous le nom en4n trouvé de musique informelle.

4 – Vers une musique informelle (1961)
Tel va être notre 4l d’Ariane pour parcourir « le labyrinthe Adorno » 

(Boulez) : partir de ce texte symptomal de 1961 – Vers une musique infor-
melle – pour en dégager la portée d’ensemble en matière de conception 
adornienne de rapports entre musique et philosophie, en matière d’intel-
lectualité adornienne de la musique.

Relevons la singularité de notre question : comprendre, en musicien, ce 
qu’Adorno nous dit philosophiquement de la musique implique d’élucider, 
en musicien, de quelle manière la philosophie se trouve ici engagée (sous 
un autre jour, bien sûr, que son tour académique habituel  : « Le concept 
d’esthétique philosophique a quelque chose de suranné. […] L’académisme 
lui est immanent. » 21).

La rencontre de deux propositions

La proposition adornienne de musique informelle faite à Darmstadt 
en  1961  est strictement contemporaine de la proposition boulézienne 
consignée dans Penser la musique aujourd’hui. Ces deux propositions – 
l’une d’un philosophe, l’autre d’un musicien – partagent la même convic-
tion subjective d’un moment crucial de la « nouvelle musique » mais vont 
con4gurer des perspectives radicalement di3érentes : le musicien pensif va 
dessiner les contours musicaux d’une composition s’emparant radicalement 
et systématiquement des intuitions sérielles ; le philosophe va esquisser les 
vertus philosophiques d’une musique promettant de s’échapper (en4n !) de 
l’ornière constructiviste (dodécaphonique puis sérielle).

L’enchaînement (1960-1961) de deux textes

Attachons-nous à mettre tout ceci à plat selon nos propres catégories en 
sorte de mieux faire ressortir ce qui, de l’énonciation adornienne, di3ère de 
celle d’une intellectualité musicale et relève d’une énonciation proprement 
philosophique.

II. Le monde-Musique et son solfège

292



Il nous faut pour cela comprendre la proposition faite en  1961  de 
musique informelle comme répondant à un problème posé par Adorno 
l’année précédente (1960) dans son texte « Musique et nouvelle musique » 22.

5 – Une antinomie constitutive
Adorno identi4e une antinomie constitutive de la nouvelle musique 

entre sa dimension constructiviste (portant à son paroxysme ce qu’Adorno 
appelle « la rationalité »  a) et son débouché musical naturel en termes de 
temps écoutable : 

« On pourrait se demander si la rationalité intégrale à laquelle tend la 
musique est simplement compatible avec la dimension du temps ; si ce pouvoir 
de l’équivalent et du quantitatif que représente la rationalité ne nie pas au fond 
le non-équivalent et le qualitatif dont la dimension du temps est inséparable. » 23

« Il se pourrait que la musique sérielle et post-sérielle soit faite pour être 
perçue d’une manière complètement di.érente – si tant est qu’on puisse jamais 
dire qu’une musique est faite pour être perçue de telle ou telle manière. Dans 
l’écoute traditionnelle, le déploiement de la musique, conformément à l’ordre 
du temps, se fait en allant des parties vers le tout. Un tel déploiement est devenu 
problématique. » 24

Remarquons que la conscience d’une telle antinomie, chez Adorno, est 
originaire :

« Je me retrouve à chaque fois devant cette antinomie : une composition qui 
ne reprendrait pas la technique dodécaphonique manque de rigueur construc-
tive et de contrainte, mais la technique dodécaphonique limite incroyablement 
l’imagination constructive et invoque toujours le danger du blocage. » (Lettre à 
Alban Berg du 11 mars 1935) 25

Soit l’idée que le sérialisme généralisé  b bute sur le caractère non 
constructible du temps musical : 

« La principale aporie du sérialisme vient de ce qu’on a ramené hauteurs 
et durées au dénominateur commun du temps. Or  le facteur temporel objectif 
présent dans tous les paramètres et l’expérience temporelle vivante du phéno-
mène ne se confondent pas. Le concept de “temps” est utilisé ici de façon équi-
voque : il recouvre aussi bien le « temps espace » que le « temps durée » – le temps 

a. Une manière, disons, de rabattre unilatéralement le rationnel sur le calculable…
b. Visant à étendre la combinatoire des hauteurs aux durées, puis aux intensités, puis 

aux timbres

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

293



physiquement mesurable, quasi spatial, et le temps vécu. Leur incompatibilité, 
telle que Bergson l’a mise en lumière, est un fait acquis. » 26

Résumons tout ceci dans nos propres catégories : la construction [ratio-
nalisation] musicale prend, à partir de 1923, le dessus sur l’expression (qui 
était au poste de commandement dans la musique atonale) pour devenir, 
à partir du sérialisme, un véritable constructivisme. Si cette dynamique a 
eu pour vertu de marginaliser un expressionnisme post-romantique, elle a 
par contre buté sur son impuissance à composer un temps musical (donc 
écoutable) à partir de la durée.

6 – Les deux extrémités de la nouvelle musique
Comment sortir la musique – donc la nouvelle musique – d’une telle 

ornière ?

Pour cela, Adorno va attraper la nouvelle musique par ses deux extré-
mités  : en réexaminant son premier basculement atonalité/dodécapho-
nisme du point du thématisme, et en di3érenciant son point d’arrivée – le 
sérialisme terminal – selon une polarité interne qui va recouvrir celle de 
Boulez et de Stockhausen. En quelque sorte, Adorno va scinder la nouvelle 
musique en ses deux bords : du côté de son origine (autour de la question 
athématique), du côté de son aboutissement (autour de la question de la 
continuité du temps musical).

Au départ, atonalité et athématisme

L’athématisme distingue la première séquence atonale de la nouvelle 
musique de ses séquences ultérieures a. Si la nouvelle musique s’initie bien 
« autour de 1910 », son tournant dans « les années vingt » est pour Adorno 
décisif :

« On a vu s’ouvrir une première fois, autour de  1910, la perspective d’une 
pareille “musique informelle”. Cette date n’est pas indi.érente, en tant que sépa-
ration d’avec les années vingt, sollicitées depuis outre mesure. » 27

Pour Adorno, la séparation se joue sur la question thématique ; la 
musique atonale déployait en e3et un athématisme conséquent :

a. Très grossièrement posé, la nouvelle musique peut être ainsi périodisée :1908-1923 : 
période atonale ;1926-1951 : période dodécaphonique ; 1951-1968 : période sérielle.

II. Le monde-Musique et son solfège

294



« Il n’y a dans [la dernière pièce op. 16 de Schoenberg] aucune unité théma-
tique au sens habituel. Ici, déjà, la simple technique d’écriture devient constitu-
tive de la forme. » 28

« Dans Erwartung, le travail thématique et motivique est manifestement 
apparu à Schönberg […] comme extérieur au 0ux spontané de la musique, 
comme une “manipulation”. » 29

quand la nouvelle musique a par la suite progressivement restauré le 
thématisme :

 — Schoenberg n’a cessé d’hésiter :
« Toute la production [de Schoenberg], à partir de l’opus 10, oscille entre les 

deux extrêmes du thématisme intégral et de l’athématisme. » 30

« La production de Schoenberg […] se meut entre deux extrêmes : des compo-
sitions entièrement organiques, comme Erwartung, ou au contraire tout à fait 
inorganiques, comme la Suite pour piano op. 25. Peut-être ne pouvait-on encore 
imaginer alors de passer de l’un à l’autre en le poussant à sa limite. » 31

 — Webern a « intensi-é l’écriture thématique et motivique »  32  jusqu’à 
déboucher sur un « panthématisme wébernien » 33.

 — Le sérialisme, en4n, a pris le parti de généraliser le thématisme :
« La musique sérielle est née elle-même de la généralisation du thématisme, 

c’est-à-dire de l’extension du principe thématique au temps et au timbre. Écriture 
sérielle et écriture thématique ont toutes deux le même telos : celui d’une orga-
nisation totale. Peut-être la di.érence est-elle à formuler ainsi : la composition 
sérielle, dans son ensemble, pense l’unité comme un fait, qui est immédiatement 
présent, même s’il demeure caché. Dans l’écriture thématique, par contre, l’unité 
se dé-nit toujours comme quelque chose qui devient, et par là même se révèle. » 34

Pourquoi un tel tournant ?
Point crucial dans l’argumentaire adornien : pourquoi un tel tournant 

de la nouvelle musique en matière de thématisme, tournant ici représenté 
comme inconstance et retour en arrière ?

« Les raisons qui ont empêché le développement de ce qu’Alois Haba appe-
lait il y a plus de trente ans le “style de la liberté” ne sont nullement, comme 
Schoenberg a pu le penser, d’ordre purement musical, mais bien plutôt d’ordre 
sociologique et idéologique. » 35

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

295



La thèse ici soutenue par Adorno est symptomatique  : l’évolution 
compositionnelle (néfaste selon Adorno  a) relèverait pour lui non de 
causes internes (musicales) mais d’une défaillance « idéologique », autant 
dire de déterminations mobilisant directement la philosophie. Ainsi, pour 
l’Adorno de 1961, ce serait la philosophie qui, dès les années vingt, aurait 
manqué à la composition musicale, bien plus que l’inverse… 

À l’arrivée, un temps rationalisé

À la charnière des années cinquante-soixante, la nouvelle musique ne 
se contente pas de buter sur son antinomie constitutive (rationalisation/
temps) ; elle entreprend de la réduire en la nouvelle 4gure d’un temps inté-
gralement rationalisé.

Stockhausen
Adorno exhausse ici la 4gure de Stockhausen :

« Stockhausen, dans son travail théorique “Wie die Zeit vergeht”, qui est 
sans doute le texte le plus important qu’on ait écrit sur ce problème [du temps], 
examine… » 36

La nouvelle tentative sérielle de rationaliser le temps musical (plus 
intégralement que par une simple combinatoire des seules durées musi-
cales traditionnelles), tentative pré4gurée dans l’intellectualité musicale de 
Stockhausen par son article Wie die Zeit vergeht [Comment le temps passe] 
de 1956, va se matérialiser compositionnellement dans une nouvelle 4gure 
de la nouvelle musique : la musique électronique.

« Un point au moins me paraît acquis  : l’électronique converge avec l’évo-
lution même de la musique. Nul besoin, pour expliquer cela, de supposer 
l’existence d’une harmonie préétablie  : la domination rationnelle du matériau 
musical naturel et la rationalité de la production de sons électroniques relèvent 
-nalement du même principe fondamental. Le compositeur dispose, au moins 
tendanciellement, d’un continuum des hauteurs, des intensités, des durées, mais 
non, jusqu’à présent, d’un continuum des timbres. Ceux-ci restent au contraire 
[…] relativement indépendants les uns des autres, et avec des trous. C’est là 
une conséquence de leur origine anarchique ; aucune échelle de timbres n’est 
encore comparable à celle des intervalles ou des intensités. À ce manque, que 

a. N’abordons pas dans ce livre la discussion musicienne de ce point : notre objectif est 
ici de dégager la méthode propre à l’intellectualité adornienne plutôt que de discuter musi-
calement de ses thèses et « résultats »…

II. Le monde-Musique et son solfège

296



tout musicien connaît, l’électronique promet de remédier. Elle est un aspect de 
la tendance de la nouvelle musique vers une continuité intégrale de toutes les 
dimensions ; Stockhausen a expressément érigé cela en programme. » 37

Mais cet e3ort de la nouvelle musique pour dépasser son antinomie 
native en renouant électroniquement ses deux rives annonce la saturation 
de cette nouvelle musique :

« Le fait que les extrêmes – l’émancipation de la volonté d’expression d’un 
côté, de l’autre la musique électronique, qui semble exclure toute intervention 
subjective du compositeur de la même façon qu’elle exclut l’interprète —, le fait 
que ces extrêmes se touchent con-rme la tendance à l’unité. Cette tendance engage 
à liquider tout de même, en -n de compte, la notion de “nouvelle musique”, non 
parce que la nouvelle musique prendrait un caractère plus universel, celui d’une 
musica perennis, mais parce qu’elle est devenue la seule musique. » 38

Ainsi la saturation du sérialisme par le temps intégralement rationa-
lisé de Stockhausen prépare le terrain pour un nouvel avenir  : celui de la 
musique informelle.

7 – Qu’est-ce que la musique informelle ?
Qu’est-ce que cette musique informelle ?

Deux traits

Elle s’avance sous deux traits musicaux :
 — elle ressuscite la musique atonale préconstructiviste :

« Parler de musique atonale reste, aujourd’hui encore, plus juste que la 
croyance a1rmative et dogmatique selon laquelle on aurait trouvé dans les 
séries cette “nouvelle sécurité” dont le caractère suspect s’est depuis fait jour en 
philosophie. » 39

Remarquons à nouveau que le discernement musical est attribué par 
Adorno… à la philosophie !

 — et elle réactive sa dimension athématique :
« Le déroulement de la musique doit réaliser ce que réalisait dans le passé le 

travail thématique, même si les moyens dont il se servait – l’identité, la varia-
tion, l’unité de surface assurée par les motifs – sont impitoyablement écartés. 
Ce n’est qu’entre des énoncés musicaux aussi prégnants que l’étaient autrefois 
les -gures de la musique thématique que peut devenir sensible cette tension dans 
laquelle s’actualise musicalement la conscience temporelle. » 40

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

297



Il n’est cependant pas question de revenir en 1910 :
« Une musique informelle aurait à se confronter avec l’idée d’une liberté 

radicale. Il n’est pas question, cependant, de revenir au style de 1910.

On ne peut pas revenir sur le progrès qui a été fait dans la domination du 
matériau, même si le résultat – la musique écrite – n’a pas, lui, progressé. » 41

Il s’agit en fait de passer de l’atonal à l’asériel :
« C’est dans cet esprit que quelqu’un qui n’est pas le plus jeune entreprend de 

parler de l’une des notions les plus exposées, celle d’une musique informelle, ou 
[…] d’une musique “asérielle”. » 42

Le philosophème du « thème »

Remarquons : ce que « thème » signi4e ici pour Adorno ne va guère de 
soi et tend à relever du philosophème plutôt que de la catégorie proprement 
musicale.

Le thème, en e3et, est caractérisé chez Adorno comme objet musical 
saisi dans une logique d’identité :

« Le principe du travail thématique, grâce auquel le cours du temps abstrait 
se concrétise dans la substance musicale, revient toujours à introduire la di.é-
rence dans le Même. » 43

Où l’on voit que pour Adorno, il s’agit de thématisme plus encore que de 
thème, et que ce thématisme est intellectuellement philosophisé (« la di.é-
rence avec le Même » – noter la majuscule) plutôt que musicalisé :

« Toute musique articulée suppose ce retour extrêmement formel du Même ; 
l’identité dans la non-identité est son principe vital. » 44

Le thème est, pour Adorno, ce qui porte le stigmate de l’identité à soi, là 
où sa philosophie ne cesse de promouvoir la vertu d’une dialectique néga-
tive, dénudant les illusions de l’identi4cation et récusant tout reconstitution 
identi4catoire (la principale critique qu’Adorno adresse à Beethoven est 
ainsi de réexposer sa thématique une fois son développement parachevé a).

a. « La réexposition dans Beethoven demeure au sens profond aussi problématique esthé-
tiquement que la thèse de l’identité dans Hegel, à savoir de façon profondément paradoxale, 
chez tous les deux, abstraite, mécanique. » (Beethoven. /e Philosophy of Music ; Polity, 1998  ; 
p. 17)« La symétrie statique des réexpositions menaçait déjà chez Beethoven de désavouer l’exi-
gence dynamique. » (Mahler ; éd. de Minuit, 1976  ; p. 98)

II. Le monde-Musique et son solfège

298



Pas plus de place, dans la conception adornienne, pour une réexposi-
tion thématique qu’il n’y en a, dans sa philosophie, pour une négation de 
la négation.

Le thématisme se trouve ainsi rejeté au nom d’un principe philosophique 
et non pas musical, ce qui, du point de l’intellectualité musicale, contribue 
à donner à cette prescription adornienne la forme d’un philosophème.

Une indétermination musicale

Cette proposition de musique informelle, qui s’avance à Darmstadt 
comme interne à la dynamique subjective de la nouvelle musique (« Je ne 
voudrais pas tirer de mon appartenance à l’École de Vienne de Schönberg 
la prétention de l’initié. » 45), va cependant très vite buter sur son caractère 
musicalement indéterminé.

Il n’est certes pas question pour Adorno de dé4nir la musique informelle 
à venir :

« Il ne s’agit pas ici de dé-nir, à la manière positiviste, ce qu’est une musique 
“informelle”. Si  ce terme désigne réellement une tendance, quelque chose qui 
évolue, il se moque de toute dé-nition. » 46

mais les déterminations proprement musicales de la musique informelle 
s’e3acent bien vite devant une logique proprement philosophique (c’est 
bien d’ailleurs ce qui fera que cette proposition ne sera pas entendue par 
les musiciens pensifs alors rassemblés à Darmstadt) ; on l’a déjà vu à l’égard 
du thème  : Adorno place la musique informelle sous le signe de l’athéma-
tisme pour des raisons ouvertement idéologico-philosophiques  : « L’e.ort 
du compositeur pour reconnaître et pour assumer la non-identité »  47  ; on 
le retrouve dans les autres caractéristiques esquissées de la musique infor-
melle à venir :

 — La musique informelle romprait avec la dimension paramétrique, 
inhérente au constructivisme sériel :

« Une musique informelle romprait avec la pratique sérielle consistant à tout 
ramener aux paramètres du son isolé, pour ensuite reconstruire le tout. » 48

« La tâche d’une musique informelle serait de dépasser positivement ces 
aspects de rationalité aujourd’hui contrefaits. » 49

Comment ? Qu’est-ce à dire musicalement ? Adorno ne s’en occupe 
guère…

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

299



 — La musique informelle n’en reviendrait pas pour autant à l’expres-
sionnisme antérieur :

« Autant la musique, ou l’art en général, est impensable sans la subjectivité, 
autant il est impérieux pour elle de se débarrasser de cette expression subjective, 
nécessairement a1rmative, que l’expressionnisme avait héritée directement du 
néo-romantisme. » 50

Elle assumerait ce faisant une inexpression… restant expressive :
« L’inexpression, en tant que négation de l’expression, reste elle-même 

expressive. » 51

La directive musicale, pour le moins, n’est guère transparente.

Une « inexpression expressive » ?

Risquons une interprétation plus musicale de ce philosophème  : l’ex-
pressivité de l’inexpression indique que le processus expressif maintenu 
dans la musique informelle (l’enjeu est que cette musique recueille l’expres-
sivité musicale mise à l’écart par le constructivisme sériel a) ne doit pas se 
réi4er en un geste musical susceptible d’être conçu comme l’expression de 
ceci ou de cela. Il s’agirait donc de promouvoir une expressivité musicale 
qui ne tiendrait plus à l’accumulation de gestes dits expressifs (relevant 
pour Adorno d’une rhétorique convenue, de type néo-romantique) mais 
qui, somme toute, pourrait s’entendre comme celle de la 4gure (au sens 
cette fois ferneyhoughien du terme b). 

Quel avenir ?

Une fois ceci posé – la musique devra régénérer l’athématisme, rompre 
avec une paramétrisation constructiviste et se mettre sous la loi d’une inex-
pression expressive – qui reste éminemment disposé sous la loi du négatif 
(dialectique négative oblige !), qui plus est d’un négatif d’ordre philoso-
phique plutôt que musical (on l’a vu pour le thème, on le verrait tout autant 
pour ce qu’Adorno appelle « expression » qui relève chez lui d’une notion 

a. Tel est du moins l’hypothèse adornienne, qui n’est nullement la nôtre  : voir, par 
exemple, ce que nous avons dit (I. vi. 9) quant à l’expression éclatante d’une violence dans 
Structures II de Boulez…

b. Voir II. v. 3

II. Le monde-Musique et son solfège

300



philosophique, non d’une catégorie musicale), qu’est-ce que tout ceci con4-
gure musicalement en matière de musique informelle à venir ?

Une avalanche de philosophèmes

Toutes les autres déterminations de cette « musique » vont procéder 
d’une avalanche de philosophèmes :

 — La musique ne saurait relever (nous ne pouvons que nous en réjouir) 
d’une communication (« La communication a partie liée avec l’indus-
trie culturelle, pour qui importe l’e.et produit. » 52) d’un message (« Cet 
infâme dénominateur commun qu’on appelle le “message” »  53) à des 
récepteurs (« La réception n’est pas son but. » 54).

 — La musique ne saurait relever (là encore, nous nous en félicitons) 
d’une catégorie positiviste d’exactitude venant se substituer à celle de 
teneur de vérité :

« La catégorie d’exactitude, par laquelle on a voulu remplacer dans l’œuvre 
d’art celle de vérité, n’est pas la clef de tous les problèmes. » 55

 — La musique assumera une logique du rêve :
« Des concepts comme ceux de logique ou même de causalité, dont se servent 

nécessairement les amateurs d’ordre, mais dont la conception d’une musique 
informelle ne peut pas non plus faire table rase, n’interviennent dans l’œuvre 
d’art que sous une forme modi-ée, et non littéralement. Logique et causalité ne 
laissent pas d’y jouer un rôle, mais plutôt comme elles le font dans les rêves. » 56

 — La musique rehaussera la liberté du musicien dans une musique 
a3ranchie de tout impératif exogène d’identité et de toute tutelle natu-
ralisante :

« Vue sous l’angle du sujet compositionnel, une musique informelle serait 
celle qui, au lieu de tomber sous la coupe de la peur de la liberté, se délivrerait de 
cette peur en la ré0échissant et en l’irradiant. Elle saurait faire le départ entre le 
chaos et la mauvaise conscience de la liberté. » 57

« La musique informelle pourrait acquérir une 0exibilité rythmique dont 
on n’a, jusqu’à présent encore, aucune idée. Dans cette dimension comme dans 
toutes les autres, elle serait une image de la liberté. » 58

« J’entends par “musique informelle” une musique qui se serait a.ranchie de 
toutes les formes abstraites et -gées qui lui étaient imposées du dehors mais qui, 
tout en n’étant soumise à aucune loi extérieure étrangère à sa propre logique, 
se constituerait néanmoins avec une nécessité objective dans le phénomène 
lui-même. » 59

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

301



« Un compositeur qui invente de nouvelles techniques et qui cherche à les 
justi-er sera facilement tenté de les “naturaliser”, de les traiter comme si elles 
étaient directement soumises aux lois du monde physique. […] Il est un point sur 
lequel l’impulsion de Cage rejoint celle d’une musique informelle : la protestation 
contre une complicité aveugle de la musique avec la domination de la nature. » 60

Au total, Adorno a bien conscience ce faisant de « délimiter l’horizon 
d’un concept » 61, bref d’une Idée philosophique (ou philosophisante) d’une 
musique à venir plutôt que d’une nouvelle conception musicienne matéria-
lisée dans de nouvelles catégories musicales.

Autant dire que son programme de musique informelle n’aura guère de 
prises directes sur Darmstadt.

8 – Effets de cette proposition sur les musiciens
Deux compositeurs se sont, bien plus tard, expliqués de cette proposi-

tion adornienne de musique informelle.

Lecture par Boulez

Voici comment Boulez, vingt ans plus tard, prendra position :
« Quand il écrit “Vers une musique informelle”, c’est encore le compositeur 

qui parle, d’une autre génération, d’une autre formation, d’une autre culture, 
presque. Il  le sait, il ne s’en cache pas ; il ne peut pas participer à cette évolu-
tion qui se produit sous ses yeux, mais il la comprend, tâche de l’éloigner des 
écueils qu’il voit mieux, peut-être, que les acteurs de cette évolution. Certes, il 
rapporte les problèmes à ceux qu’il a connus, mais il a une intelligence su1-
samment aiguë de la situation pour voir les dangers là où ils sont réellement. 
Il  lui su1t pour cela de généraliser, de transposer. Il voit di1cilement l’orien-
tation future de la créativité, mais il observe les manques, les carences, met en 
garde, en auditeur extrêmement attentif et intelligent, contre le divorce entre 
intention et perception. Son professionnalisme l’aide puissamment à extrapoler 
son expérience passée au service d’une évolution dont il rêve, sans se départir 
de son attachement fondamental à sa propre période de formation, qui délimite 
et limite son horizon. Il est émouvant, quand on relit ce texte, d’y percevoir en 
-ligrane une sorte de renoncement personnel en même temps qu’une générosité 
dans des recommandations désintéressées : voilà ce que vous pourriez faire, ou 
plutôt voilà ce que vous pourriez éviter… » 62

Boulez pointe deux traits subjectifs essentiels de la proposition ador-
nienne  : elle est négative plutôt qu’a;rmative (il s’agit d’éviter ceci plutôt 

II. Le monde-Musique et son solfège

302



que de faire cela) ; elle procède d’un renoncement personnel plutôt que 
d’une puissance renouvelée (Adorno parle en compositeur qui depuis long-
temps ne compose plus).

Le parti musical que tire Boulez de l’intellectualité adornienne s’opère 
au 4l d’une renomination – caractéristique cette fois de l’intellectualité 
musicale boulézienne – qui voit l’antinomie adornienne reformulée en un 
« divorce entre intention et perception ». Ce  parti l’a conduit, précisément 
dans les années quatre-vingt où il rédigeait ce texte sur Adorno, à théo-
riser un retour à ce thématisme qui pouvait seul, à ses yeux, réinstaller la 
musique sur son assise perceptive (là où le sérialisme antérieur soutenait 
que « l’oreille va suivre, doit suivre » 63). a

et par Brian Ferneyhough…

À ma connaissance, le seul compositeur à s’être ensuite référé ouver-
tement à cette proposition de musique informelle est Brian Ferneyhough. 
On en trouvera trace dans deux de ses conférences : l’une à Royaumont en 
septembre 1994, l’autre à Londres en 1998.

Dans la seconde 64, Brian Ferneyhough indique :
« Je me sens très étranger à une ambition qui se -xerait pour but de composer 

de la “musique informelle” en suivant les déclarations (qui plus est assez vagues) 
d’Adorno à ce sujet. » 65

« J’ai cherché à me confronter, pour la reformuler, à cette pseudo-dichotomie, 
au cœur des préoccupations d’Adorno, entre des formes d’ordre (sérielles ou 
autres) et des moyens prétendument plus subjectifs ou spontanés de -xer du sens 
musical. » 66

D’où l’idée (musicale, cette fois) d’une « nouvelle musique infor-
melle »  b qui mettrait en œuvre la « pseudo-dichotomie entre axiomatique 
et informel » (c’est ainsi que Brian Ferneyhough reformule, pour son propre 
compte, l’antinomie adornienne) selon sa propre dialectique de la -gure 
et des gestes (dont on rappelle, cette fois dans notre lexique, qu’elle tend à 
composer l’intension sans 4ger les inspects) c. 

a. Notons au passage l’humour involontaire de Boulez, célébrant le « professionnalisme 
d’Adorno » au lieu même où ce dernier ironisait sur « le fétichisme du métier chez Boulez » 
(Quasi une fantasia, op. cit. p. 279).

b. Paradoxale fusion de nouvelle musique et de musique informelle…
c. Voir II. v. 3

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

303



9 – Quelle intellectualité adornienne ?
Au total, de quel type d’intellectualité cette proposition adornienne 

d’une musique informelle relève-t-elle ?

Tel est l’enjeu de notre lecture de ce texte crucial d’Adorno, texte dont 
il faut rappeler qu’il a débouché chez Adorno non pas sur une réactiva-
tion d’une composition ensablée depuis vingt ans mais bien plutôt sur un 
renouvellement de ses tâches proprement philosophiques, renouvellement 
qui va le conduire d’abord à rédiger son grand ouvrage philosophique 
(Dialectique négative, 1966) puis à le compléter de cette /éorie esthétique 
(philosophique !) sur la nécessité de laquelle son article de 1961 concluait :

« Tout cela rend nécessaire, l’expérience esthétique vivante étant des plus 
démunies, une théorie esthétique ; un entretien avec Boulez a a montré que nous 
étions d’accord sur ce point. » 67

L’intellectualité adornienne n’est pas musicologique !

Nous voudrions ici nous opposer à une thèse concernant l’intellectua-
lité adornienne de la musique qui la thématise comme une intellectualité 
indémêlablement philosophisante et musicologisante, l’indémêlabilité se 
scellant alors sous le terme ambivalent d’esthétique.

Cette thèse est elle-même d’énonciation musicologique, nullement 
philosophique  : ce sont des musicologues, d’obédience littéraire et de 
sensibilité historienne et sociologisante, qui la formulent et qui, ce faisant, 
tendent à subsumer sous la dénomination « musicologie » toute musicogra-
phie éclairée et instruite.

On peut constater, au demeurant, que la philosophie adornienne de 
la musique s’avère essentiellement une philosophie pour musicologues  : 
les philosophes – entendus au sens deleuzien du terme (les créateurs de 
concepts b) – n’éprouvent guère le besoin de s’y confronter c, et les musiciens 

a. Rappelons que Boulez, en ce même Darmstadt, annonçait le tournant de son intellec-
tualité musicale vers sa propre dimension esthétique : voir son article Nécessité d’une orien-
tation esthétique de 1963 (sur ce tournant, voir notre chapitre III. vii)

b. À distinguer donc du professeur de philosophie et du « philosophe » des médias…
c. L’École de Francfort, à ce titre, apparaît comme une école sociologique bien plus que 

philosophique. Remarquons que lorsqu’Alain Badiou, à notre sollicitation, est intervenu 
sur Adorno (Ens, 8 et 22 janvier 2005), il a inscrit son propos sous la déclaration liminaire 

II. Le monde-Musique et son solfège

304



(pensifs  a) s’avèrent plus encombrés de cette intellectualité adornienne 
qu’ils ne peuvent l’être d’une philosophie, d’une musicologie ou d’une 
intellectualité musicale données.

On tiendra donc ici que l’énoncé « la musicologie d’Adorno n’est en rien 
séparable de sa philosophie » (Jean-Paul Olive 68) s’attache à une énonciation 
proprement musicologique, qui introduit d’ailleurs à l’énoncé précédent 
par celui-ci : « Une musicologie s’ampute elle-même si elle ne vise pas à s’ou-
vrir au débat philosophique » pour mieux le prolonger ainsi : « Toutes deux 
relèvent d’une théorie critique dans laquelle art et culture ne peuvent être 
compris sans leur enracinement dans l’histoire, la société et la politique. »

Autant dire qu’une musicologie soucieuse d’enraciner historialement et 
socialement la musique s’arrime immanquablement à un refus de séparer 
la dimension proprement philosophique du discours adornien pour mieux 
exhausser les vertus d’une circulation incessante des mots et notions au 
sein d’un logos indistinct et brumeux…

Une polarité constitutive

Notre orientation se déploie sur ce point à l’opposé de cette indistinction 
volontaire : elle se refuse à e3acer la tension philosophe/musicien du dividu 
7eodor A., à confondre les di3érents régimes de consistance discursive à 
l’œuvre dans un amas de textes dont rien n’autorise à le traiter comme un 
grand Œuvre méta-consistant.

Identi4er les tensions internes au texte adornien implique d’assumer 
une ferme distinction entre di3érents régimes de consistance discursive  : 
a minima entre consistances discursives propres à la philosophie, à l’in-
tellectualité musicale et à la musicologie  b. Si « le labyrinthe Adorno » est 
explorable sans s’y enfermer sans recours  c, c’est en y traçant de claires 

suivante : « Mon intérêt subjectif le plus important dans cette a.aire est la question de Wagner 
aujourd’hui. » (www.entretemps.asso.fr/Adorno/Badiou)

a. Il va de soi que le musicien artisan est indi3érent à l’intellectualité d’Adorno, comme 
à tout autre…

b. On  met ici de côté la question de la sociologie et de la psychologie, deux régions 
discursives auxquelles les écrits d’Adorno se sont également frottés (de manière, il faut bien 
le dire, à notre sens assez stériles…).

c. Les « spécialistes » d’Adorno semblent condamnés à commenter indé4niment les 
commentaires sur Adorno…

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

305



distinctions (quitte, ensuite, à les dialectiser plus 4nement) que le musicien 
pensif pourra s’y repérer et y trouver appui pour sa propre intellectualité 
musicale. 

Intellectualités musicale & philosophique

Nous poserons donc que l’intellectualité adornienne de la musique 
est partagée entre d’un côté une intellectualité philosophique déployée, 
soutenue, persévérante et aboutie, et de l’autre une intellectualité musi-
cale (nullement musicologique !  a) plus potentielle qu’e3ective, une intel-
lectualité musicale qui s’avère très tôt avortée pour des raisons subjectives 
propres au dividu 7eodor A. (celles qui l’ont conduit à céder sur sa posi-
tion de musicien artisan, en l’occurrence de working composer). Notons, au 
passage, qu’Adorno n’a nullement inscrit ses écrits sur la musique sous le 
signe d’une quelconque musicologie ce qui su;rait à consolider notre point 
de vue : il n’y a pas de musicologie adornienne !

L’énonciation de ses écrits sur la musique oscille explicitement entre 
une position de philosophe et une position de compositeur. Cette oscil-
lation est – on l’a vu – constitutive du texte adornien sur la musique ; elle 
se prolonge jusqu’à la 4n puisqu’Adorno dans les années  soixante  met 
toujours un point d’honneur pathétique à se présenter comme compositeur 
lors même qu’il ne produit plus de musique depuis vingt ans…

Assez vite, cette oscillation nous semble en vérité relever de la repré-
sentation  : le dividu 7eodor A. met en scène une oscillation philosophe/
compositeur quand l’énonciation e3ective a depuis longtemps tranché 
en faveur de la philosophie – c’est précisément ce qui a rendu ses écrits 
suspects à Schoenberg et énigmatiques à Berg – . L’écrit adornien est ainsi, 
dès l’origine, marqué par une discordance entre son énonciation philoso-
phique et sa représentation par Adorno comme énonciation intra-musicale 
et d’intension musicienne.

a. L’existence d’une intellectualité proprement musicologique n’est qu’exceptionnelle 
(voir, en IV. v, celle de Célestin Deliège). La musicologie est une discipline universitaire. Elle 
peut être l’a3aire de professeurs cultivés mais, en tant que tel, le discours du professeur relève 
de ce que Lacan appelait « le discours universitaire », nullement d’une intellectualité.

II. Le monde-Musique et son solfège

306



Un déni

Il y a en e3et, au principe de l’énonciation adornienne sur la musique, 
un déni fondateur qui va traverser tous ses écrits puisqu’on le retrouvera, tel 
quel, au détour de sa Dialectique négative de 1966.

Ce déni est le suivant : dénier que le deux de la musique et de la philoso-
phie fasse vraiment deux en soutenant qu’il relève en vérité d’une variante 
sororale du même puisque musique et philosophie constituent… deux 
sœurs !

10 – Une mythologique adornienne
L’énoncé explicite se trouve dans Dialectique négative :

« Ce qu’elle [la philosophie] a de 0ottant n’est rien d’autre que l’expression de 
l’inexprimable a qu’elle comporte en elle-même. En ceci, elle est vraiment la sœur 
de la musique. » 69

Le nom est ici donné, quarante ans après que la chose ait commencé 
d’opérer (conduisant ainsi Berg à lui adresser sa fameuse sommation : « Un 
jour, vous aurez à choisir entre Kant et Beethoven ! » 70) : la philosophie est 
sœur de la musique, ce qui garantit alors avantageusement « la cohérence 
de ses recherches philosophiques [celles d’Adorno] avec ses recherches théo-
riques sur la musique » 71  !

Le texte allemand de Dialectique négative dit, en vérité, un peu plus 
que ce que la traduction ici utilisée nous restitue. Adorno écrit en e3et  : 
« Sie [Philosophie] ist der Musik verschwister » b soit, plus littéralement : « La 
philosophie est vraiment devenue sœur de la philosophie » (il s’agit donc du 
résultat d’un processus plutôt que d’un état natif) ; soit encore : thématiser 
l’intension philosophique comme expression de l’inexprimable autorise de 
la sororiser à la musique – le désir propre d’Adorno est ici transparent ! 

Remarque
On retrouvera ce même désir ultérieurement, dans sa /éorie esthé-

tique, sous forme cette fois plus symptomale, dans un curieux repli du 

a. Rappelons-nous : pour Adorno, dans la nouvelle musique, « l’expression tient à l’inex-
pressif » (Prismes, op. cit. p. 137). C’est ainsi la musique qui éduque le lecteur du texte philo-
sophique à y entendre « l’expression de l’inexprimable »…

b. Et non pas « Sie ist Schwester der Musik ».

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

307



texte  : « Der Wahrheitsgehalt eines Werkes bedarf der Philosophie. In  ihm 
erst konvergiert diese mit der Kunst oder erlischt in ihr.  »  72  que Marc 
Jimenez traduit ainsi  : « Le contenu de vérité d’une œuvre a besoin de la 
philosophie. C’est en lui seule [sic] que la philosophie converge avec l’art ou 
s’éteint en lui. »  73 mais qu’il nous semblle préférable de lire ainsi  : « Pour 
atteindre le contenu de vérité d’une œuvre, il est besoin de la philosophie. 
Ce n’est qu’à partir de [ce contenu de vérité] que [la philosophie] converge 
avec l’art ou s’abîme en lui. »

L’étonnant tient ici à la phrase  : « Ce n’est qu’à partir de [ce contenu 
de vérité] que [la philosophie] converge avec l’art ou s’abîme en lui » là où 
le cours naturel du texte aurait plutôt conduit à écrire  : « Ce n’est que par 
ce contenu de vérité que la musique peut converger avec la philosophie. » 
La torsion singulière de l’insert se donne dans un renversement inattendu 
de la subjectivation qui, brusquement, bascule du musicien (celui qui prend 
en charge le contenu de vérité de l’œuvre musicale) vers le philosophe (qui 
s’attache à la faire converger vers la musique).

Autant dire que ce retournement inopiné fait symptôme d’une énoncia-
tion philosophique attachée à orienter la philosophie en vue de sa conver-
gence avec la musique.

Appelons cela le mythe adornien des deux sœurs.

Le mythe adornien des deux sœurs

Pourquoi « mythe » ? Parce que l’oscillation adornienne entre deux 
types de rapport entre musique et philosophie (d’un côté la musique, via 
une singularité – l’École de Vienne, ou la nouvelle musique – conditionne la 
philosophie, et d’un autre côté, la philosophie con4gure la musique à venir) 
prend ici la forme d’une conciliation, d’une convergence, d’une réduction 
de « l’abîme » sous le signe d’une a;nité sororale.

La logique à l’œuvre dans ce mythe esthétique des deux sœurs peut être 
ainsi inscrite a :

musique œuvre
մ

philosophie œuvre

philosophie concept concept démusicalisé

a. Voir à nouveau la formule canonique du mythe de Claude Lévi-Strauss…

II. Le monde-Musique et son solfège

308



Soit : les problèmes qu’une musique à l’œuvre pose à une philosophie au 
labeur du concept se tempèrent par la mise en rapport d’une philosophie 
à l’école de la teneur de vérité de l’œuvre et d’un concept du démusicalisé, 
autant dire d’une théorie esthétique.

La dimension mythologique de la musique informelle

À relire sous cet angle du mythologique la proposition adornienne d’une 
musique informelle, celle-ci délivre alors son chi3re subjectif véritable.

Redisposons pour cela quatre énoncés-clefs d’Adorno en vue de leur 
interprétation selon cette logique :

[1] « On pourrait se demander si la rationalité intégrale à laquelle tend 
la musique est simplement compatible avec la dimension du temps. » 74

[2] « À ce manque, que tout musicien connaît, l’électronique promet de 
remédier. Elle est un aspect de la tendance de la nouvelle musique vers 
une continuité intégrale de toutes les dimensions. » 75

[3] « Le fait que ces extrêmes se touchent con-rme la tendance à l’unité. 
Cette tendance […] réalise, par son Idée, une promesse qui était contenue 
idéellement dans toute musique traditionnelle. » 76

[4] « La tâche d’une musique informelle serait de dépasser positivement 
ces aspects de rationalité aujourd’hui contrefaits. » 77

En [1], Adorno pose un problème de compatibilité (« antinomie ») entre 
rationalisation intégrale menée par le sérialisme et temps musical dans la 
nouvelle musique dont il est ici question.

Il indique deux promesses pour la musique à venir :

– l’une, en [2], venant de la musique électronique, et portée par 
Stockhausen,

– l’autre, en [4], qui pourrait venir d’une musique informelle émanci-
pant l’expression,

et il relève en [3] que, ces deux extrêmes se touchant, la perspective de 
l’unité est bien à l’horizon.

Ainsi le problème posé par une incompatibilité trouve une promesse 
de résolution dans une musique à venir apte à unir deux extrêmes. Adorno 
« solutionne » ainsi un rapport disjonctif hérité de « la nouvelle musique » 

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

309



par la promesse d’une musique conjoignant deux tendances identi4ables ; 
soit le schème suivant :

[3] :
Forme intégralement rationalisée  

(du sérialisme) [= (1)] մ
[2] Temps intégralement rationalisé  

(de Stockhausen)

Temps musical (de la nouvelle musique) [4] Musique informelle (d’Adorno)

Ainsi, avec sa proposition de musique informelle, Adorno propose [3] de 
réduire une disjonction problématique [1] par la promesse d’une conjonc-
tion à venir (entre [2] et [4]).

On peut réécrire de manière condensée la transformation précédente 
en sorte de mieux formaliser le mythe adornien de la musique informelle :

forme Rationalisation
մ

temps Rationalisation

temps Musique musique Forme-1

Le mythème est ainsi le suivant  : le problème qu’une forme intégra-
lement construite pose au temps musical se trouve réduit par le nouveau 
rapport du temps intégralement construit de Stockhausen à une musique 
informelle.

11 – En conclusion…
On comprend, au total, pourquoi le type d’intellectualité musicale 

qui est à l’œuvre dans notre présent livre ne trouve guère de béné4ce à se 
disposer à l’ombre de la philosophie d’Adorno (comme elle en trouve par 
contre à se confronter aux philosophies de Badiou ou de Deleuze).

Ce point tient à deux caractéristiques majeures de la philosophie 
d’Adorno  : la musique y occupe une place centrale (nous avons relevé 
l’embarras de l’intellectualité musicale – et a contrario l’appétence d’une 
certaine musicologie – devant un tel type de philosophie, grosse de 
nombreux philosophèmes), et cette place s’avère le lieu d’une béance 
d’énonciation propice aux réductions mythologiques.

Le paradoxe est qu’une telle philosophie, ayant eu pour ressort subjectif 
important la dénonciation des mythes inhérents au scientisme (au rationa-
lisme et au positivisme contemporains) comme au fascisme, se constitue 
localement sous le signe d’un nouveau mythe, d’une nature cette fois 
esthétique : celui des deux sœurs, conduisant la philosophie adornienne à 
promettre la musique informelle comme gage de sororité.

II. Le monde-Musique et son solfège

310



Un principe pour l’intellectualité musicale

Dégageons de tout ceci une loi que nous avons déjà évoquée à l’occasion 
du rapport de Wagner à Schopenhauer : le philosophème, particulièrement 
proliférant dès qu’un discours s’avance comme « philosophie de ceci ou 
de cela » (ici « philosophie de la musique »), tend à s’incorporer dans une 
intellectualité donnée (artistique, scienti4que, politique ou amoureuse – ici 
musicale) comme mythème.

D’où ce principe : une intellectualité musicale doit assumer l’autodéter-
mination de ses catégories musicales propres. Il lui revient en la matière de 
s’autoriser d’elle-même, plutôt que de tel concept philosophique.

 •

Notes bibliographiques
Références

1. cité dans Adorno, une biographie de Stefan Müller-Doohm (Gallimard,  2004), 
p. 114

2. Philosophie de la nouvelle musique, Gallimard, 1962  ; p. 20
3. Dialectique négative, op. cit.,,, p. 47-48
4. Trois études sur Hegel, Payot, 1979  ; p. 94
5. arataxe (Sur les derniers poèmes de Hölderlin), in Hölderlin  : Hymnes, élégies et 

autres poèmes (Garnier-Flammarion, 1983  ; p. 157-159)
6. L’essai comme forme, in Notes sur la littérature, Flammarion, 1984  ; p. 27
7. L’essai. op. cit., p. 27
8. Dialectique négative, Petite bibliothèque Payot, 1978  ; p. 29
9. Dialectique négative, op. cit., p. 136
10. Dialectique négative, op. cit., p. 132
11. Dialectique négative, op. cit., p. 22
12. Correspondance Adorno-Berg, op. cit., p. 56
13. Arnold Schönberg, 1952  ; in Prismes (Payot, 1986  ; p. 128)
14. Philosophie de la nouvelle musique, op. cit., p. 7
15. Vers une musique informelle, 1961  ; in Quasi una fantasia (Gallimard, 1982  ; 

p. 319 et 330)
16. Correspondance Adorno-Berg, op. cit., p. 259
17. Correspondance Adorno-Berg, op. cit., p. 98
18. Correspondance Adorno-Berg, op. cit., p. 173

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

311



19. cité dans Adorno, une biographie, op. cit., p. 121
20. Correspondance Adorno-Berg, op. cit., p. 257-259
21. /éorie esthétique (Klincksieck, 1989  ; p. 423-424)
22. in Quasi una fantasia, op. cit.,
23. Quasi una fantasia, op. cit., p. 280
24. Quasi una fantasia, op. cit., p. 293
25. Correspondance Adorno-Berg, op. cit., p. 301
26. Quasi una fantasia, op. cit., p. 331
27. Quasi una fantasia, op. cit., p. 295
28. Quasi una fantasia, op. cit., p. 311
29. Quasi una fantasia, op. cit., p. 315
30. Quasi una fantasia, op. cit., p. 299
31. Quasi una fantasia, op. cit., p. 328
32. Quasi una fantasia, op. cit., p. 310
33. Quasi una fantasia, op. cit., p. 310
34. Quasi una fantasia, op. cit., p. 315
35. Quasi una fantasia, op. cit., p. 296
36. Quasi una fantasia, op. cit., p. 293
37. Quasi una fantasia, op. cit., p. 287
38. Quasi una fantasia, op. cit., p. 288
39. Quasi una fantasia, op. cit., p. 275
40. Quasi una fantasia, op. cit., p. 332
41. Quasi una fantasia, op. cit., p. 298
42. Quasi una fantasia, op. cit., p. 294
43. Quasi una fantasia, op. cit., note 1 p. 305
44. Quasi una fantasia, op. cit., p. 305
45. Quasi una fantasia, op. cit., p. 292
46. Quasi una fantasia, op. cit., p. 294
47. Quasi una fantasia, op. cit., p. 308
48. Quasi una fantasia, op. cit., p. 319
49. Quasi una fantasia, op. cit., p. 337
50. Quasi una fantasia, op. cit., p. 301
51. Quasi una fantasia, op. cit., p. 320
52. Quasi una fantasia, op. cit., p. 338
53. Quasi una fantasia, op. cit., p. 277
54. Quasi una fantasia, op. cit., p. 285

II. Le monde-Musique et son solfège

312



55. Quasi una fantasia, op. cit., p. 314
56. Quasi una fantasia, op. cit., p. 313
57. Quasi una fantasia, op. cit., p. 313
58. Quasi una fantasia, op. cit., p. 340
59. Quasi una fantasia, op. cit., p. 294
60. Quasi una fantasia, op. cit., p. 333
61. Quasi una fantasia, op. cit., p. 294
62. Adorno, Revue d’esthétique (no 8 – 1985  ; p. 28)
63. L’écriture du musicien : le regard du sourd ? (mai 1981)
64. La « musique informelle » (à partir d’une lecture d’Adorno), in Brian Ferneyhough 

(Cahier Ircam, 1999)
65. op. cit., p. 109
66. op. cit., p. 110
67. Quasi una fantasia, op. cit., p. 339
68. Jean-Paul Olive : Un son désenchanté (Klincksieck, 2008  ; p. 205)
69. Dialectique négative, op. cit., p. 138
70. Lettre d’Alban Berg à Adorno du 28 janvier 1926 (Correspondance, op. cit., p. 77)
71. Juin 1967, in Jargon de l’authenticité (Payot, 1989  ; p. 38)
72. Suhrkamp Taschenbuch, 1970, p. 507
73. /éorie esthétique, op. cit., p. 434-435
74. Quasi una fantasia, op. cit., p. 280
75. Quasi una fantasia, op. cit., p. 287
76. Quasi una fantasia, op. cit., p. 288
77. Quasi una fantasia, op. cit., p. 337

xi. Intellectualité philosophique d’Adorno et musique informelle

313


