
ii. Le moment grec originaire

L’intellectualité musicale est née tardivement  : autour de  1750, avec 
Rameau. La théorie ramiste de la musique tonale est alors achevée  : l’in-
tellectualité musicale proprement dite naît du besoin qu’éprouve Rameau, 
sous la pression des circonstances (Encyclopédie, Querelle des Bou,ons), 
de défendre sa théorie, de la compléter d’un volet critique (ce sera la ques-
tion du rapport musical à Lully) et esthétique (quelle place la musique 
« harmonique » doit-elle occuper dans l’époque des Lumières ?).

Pourquoi une naissance somme toute si tardive ?

1 – Des conditions
Quelles conditions se sont avérées nécessaires à la naissance de la 

première intellectualité musicale ?

Internes

Il y a d’abord des conditions qu’on dira internes.

Il fallait un monde-Musique devenu « adulte » en terme tant de logique 
scripturale (une discipline d’écriture désormais stabilisée a) que de logique 
discursive (stabilisation de la logique tonale, métrique et thématique).

L’emblème de cette maturité du monde-Musique sera fourni par les deux 
volumes du Clavier bien tempéré de Jean-Sébastien Bach (1722 et 1744) qui 
matérialisent la logique stratégique (en particulier en matière de théma-
tisme musical…) d’occupation de ce nouveau monde-Musique tonalement 
uni0é par le tempérament égal :

« Nous pouvons considérer le Clavier bien tempéré moins comme un 
manifeste de conquête que comme un manifeste d’occupation. » (Boulez) 1

a. On verra le rôle que cette nouvelle écriture du solfège joue au début du xviie siècle 
dans la naissance du projet philosophique de Descartes (chapitre III. iii)

25



Il y fallut ensuite une crise musicale de ce monde, crise qu’on peut, 
en première approximation, assigner à la 0n de l’ère baroque et au 
« moment 1750 » (nous y reviendrons en temps utiles).

Externes

Il y a également – et c’est sur ce point qu’on voudrait insister dans ce 
chapitre – des conditions qu’on dira externes.

Pour que l’intellectualité musicale de Rameau puisse se développer, il 
fallut :

 — Une mathématique :
« La musique est une science qui doit avoir des règles certaines ; ces règles 

doivent être tirées d’un principe évident, et ce principe ne peut guère nous être 
connu sans le secours des mathématiques : aussi dois-je avouer que, nonobs-
tant toute l’expérience que je pouvais m’être acquise dans la musique, pour 
l’avoir pratiquée pendant une assez longue suite de temps, ce n’est cependant 
que par le secours des mathématiques que les idées se sont débrouillées. » 2

Contre l’empirisme, la mathématique opérait pour Rameau comme 
modèle de ce que théoriser devait vouloir dire.

 — Une physique-acoustique : Rameau vient après Sauveur, qu’il connaît 
et cite. L’enjeu consistait ici en la capacité du musicien pensif de distin-
guer rigoureusement le musical du sonore et d’articuler une théorie 
musicienne de la musique sur une théorie physico-acoustique du son.

« Nous devons à Mr Sauveur l’établissement d’un système qui donne tous 
les tempéraments possibles… » 3

 — Une philosophie : pour Rameau, ce sera celle de Descartes.
« Éclairé par la Méthode de Descartes que j’avais heureusement lue, et 

dont j’avais été frappé, je commençai à descendre en moi-même… » 4

L’enjeu particulier était de clari0er la méthode de pensée permettant, 
entre autres, de prendre la mathématique pour modèle.

On peut ramasser ce triple conditionnement en posant qu’il s’agissait 
pour Rameau de théoriser le rapport de la musique au sonore à la lumière 
des mathématiques et à l’ombre d’une méthode cartésienne identi0ant le 
sens à donner au précédent mot « lumière ».

III. Le musicien et son intellectualité musicale

26



Pour que tout ceci fût possible, il fallait donc qu’il existât :
 — des théories musiciennes de la musique à réformer (pour Rameau, ce 

sera essentiellement celle de Zarlino) ;
 — une physique qui soit à la fois acoustique (sons) et mécanique (instru-

ments) ;
 — une mathématique ;
 — une philosophie susceptible d’orienter le musicien pensif.

On réexaminera plus loin (III.  iv) le détail de cette con0guration 
intellectuelle.

On voudrait, dans ce chapitre, indiquer d’où proviennent ces di,érentes 
composantes (mathématiques, philosophie, physique, théorie musicienne 
de la musique) en insistant sur leur étroite et ancienne connivence.

2 – Un moment singulier
On voudrait, pour cela, examiner le moment grec (vi-ive siècles av. 

J.-C.) dans lequel ces di,érentes composantes se sont individualisées, en 
interaction étroite de leurs nouvelles autonomies. S’il n’est pas question ici 
de proposer une histoire systématique de ces connivences, nous voudrions 
exhausser leur moment originaire de constitution en sorte ensuite, par 
contraposition, de mieux relever la singularité du geste ramiste autour 
de 1750, inventant sous un feu polémique nourri la première intellectualité 
musicale.

Prenant appui sur les travaux d’Arpad Szabo 5, on identi0era ce moment 
grec selon les di,érents points suivants, que nous présentons succincte-
ment avant de les détailler.

Naissance conjointe de la philosophie et des mathématiques…

Mathématiques et philosophie naissent conjointement à l’époque des 
présocratiques, près d’un siècle donc avant Platon (si l’on appelle « naître » 
la double rupture radicale qui d’un côté voit se constituer la démonstration 
mathématique proprement dite, de l’autre voit le discours philosophique 
recourir à une logique argumentative à distance de l’antique discursivité 
mythologique).

Point remarquable : cette double séparation (du simple calcul algorith-
mique du côté mathématique, du seul régime discursif poético-narratif du 

ii. Le moment grec originaire

27

 



côté philosophique) s’opère à l’ombre de catégories (diastema, logos…) qui 
procèdent d’une théorie musicale embryonnaire et à l’ombre d’une philo-
sophie apportant à la mathématique un nouveau mode de raisonnement (le 
raisonnement apagogique dit « par l’absurde »).

…stimulée par une théorie embryonnaire de la musique
La théorie de la musique (alors indistinguée en ses modalités physi-

cienne – mécanique instrumentale du monocorde –, mathématique – 
numérique – et musicienne – « faire »…) se trouve ainsi source du boulever-
sement conjoint des mathématiques et de la philosophie (comme on va le 
voir, une théorie proprement musicienne de la musique ne deviendra cible 
de ces disciplines que deux siècles plus tard, avec Aristoxène de Tarente) si 
bien que la toute nouvelle galaxie disciplinaire se constitue par interaction 
de la musique, des mathématiques et de la philosophie.

On résumera la dynamique de cette vaste interaction, propre à l’époque 
présocratique, par le schéma suivant :

Réexaminons tout ceci, étape par étape.

3 – Trois composantes

[α] : théorie musicale → mathématiques

Pour la mathématique, la théorie musicale est source de deux catégories 
qui concernent les proportions :

III. Le musicien et son intellectualité musicale

28



 — celle de diastema6 (rapport ou distance  a) qui vient de l’expérience 
physico-musicale du monocorde ;

 — celle de logos (relation) qui vient de l’expérience physico-musicale du 
canon b.
Ces deux catégories vont nourrir l’arithmétique et la géométrie  : la 

théorie des proportions musicales a ainsi précédé et stimulé la théorie 
géométrique des proportions.

Plus spéci0quement, le problème de la partition d’une octave en deux 
parties égales a contribué à constituer le grave problème mathématique 
des incommensurables c qui trouvait une origine proprement géométrique 
dans le problème de la duplication du carré.

Ainsi, dès le départ, la musique ne se limite pas à constituer un espace 
de problèmes posés à la science (physico-mathématique)  : elle lui fournit 
des opérations de travail (ici des catégories, un « cadre terminologique et 
conceptuel ») que l’arithmétique et la géométrie font leur en l’altérant.

[β] : conjonction Parménide-Pythagore

Arpad Szabo montre d que l’ontologie parménidienne, loin d’être rivale 
de la doctrine pythagoricienne du multiple, a rendu possible le concept de 
nombre dans la modalité particulière du concept d’unité en sorte que le 
pythagorisme s’avère un parménidisme proliférant plutôt détruit.

Au total, c’est bien parce que la genèse du concept de nombre remonte 
à Parménide qu’il y a dans la mathématique grecque nécessité de deux 
démonstrations : l’une pour tout nombre supérieur à 1, l’autre pour 1 (qui 
n’était alors pas considéré comme constituant un nombre).

a. Qui prendra le sens d’« intervalle musical »…
b. Tige de roseau servant de règle…
c. La grandeur de la diagonale du carré est-elle commensurable à un nombre n tel que 

n2=2  ? Comme la « grandeur » irrationnelle n’était pas pour les Grecs un « nombre », ceci 
instaurait une faille dans la capacité du concept grec de nombre de mesurer les grandeurs 
e,ectivement existantes.

d. Je m’appuie ici sur la lecture de Szabo par Alain Badiou proposée lors de ses sémi-
naires des 21 janvier et 4 février 1986.

ii. Le moment grec originaire

29

 



[γ] : le nouveau raisonnement apagogique

L’invention d’un régime discursif con0ant sa rationalité au raisonne-
ment par l’absurde occupe une place décisive dans la constitution de la 
philosophie puis de la mathématique.

La première trace écrite qu’on trouve d’un raisonnement par l’absurde 
dans toute l’histoire de l’humanité se trouve en e,et dans Le poème de 
Parménide a au fragment VIII.

En substance, Parménide a:rme que l’être est inengendré. Mais, 
loin de se contenter de cette a:rmation, il entreprend de la démontrer – 
première nouveauté –, et il y procède par le biais d’un raisonnement apago-
gique – seconde nouveauté.

Restituons sa démonstration.

Il s’agit de démontrer que l’être est inengendré.

Supposons qu’à l’inverse, l’être ait été engendré (« Quelle génération 
peut-on rechercher pour lui ? Comment, d’où serait-il venu ? »). Il l’aura alors 
été soit par le non-être, soit par l’être.

Or l’être ne peut être engendré par le non-être (« Quelle nécessité l’au-
rait amené à l’être ou plus tard ou plus tôt s’il venait du rien ? ») pas plus qu’il 
ne peut l’être par l’être c'est-à-dire à partir de lui-même (« Comment ce qui 
est pourrait-il bien devoir être ? Comment pourrait-il être né ? Car s’il est né, 
il n’est pas, et il n’est pas non plus s’il doit un jour venir à l’être. »).

C’est donc que l’être n’a pas pu être engendré (« Ainsi la genèse est 
éteinte. »). L’être est donc bien inengendré.

Cqfd.

Remarquons que ce tout premier raisonnement par l’absurde inter-
vient pour démontrer une propriété négative (l’être est in-engendré) ce qui 
constituera en e,et son principal terrain d’intervention.

Voir par exemple Spinoza  : « J’ai accoutumé de choisir ce mode de 
démonstration quand il s’agit d’une proposition négative, parce qu’il est en 
accord avec la nature des choses. » 7

a. -450 av. J.-C.

III. Le musicien et son intellectualité musicale

30



4 – Un événement considérable
« Toi, tu avances dans tes poèmes que tout est un et tu en apportes de belles et 

bonnes preuves. » Socrate (s’adressant à Parménide) 8

Cet événement s’avère d’une portée considérable.

Philosophiquement

Cet événement contribue à inaugurer la philosophie comme espace de 
pensée dépris du récit mythologique ancestral et ordonné à un nouveau 
mode argumentatif. Cette émergence d’un fragment déductif – d’un 
« mathème » – est d’autant plus frappante qu’elle intervient au cœur d’un 
texte qui reste globalement inscrit sous le signe du poème. La philosophie 
naît ici comme tressage d’un double registre discursif, visant à convaincre 
tant par le charme du poème que par la rigueur du mathème.

Mathématiquement

Cette manière de raisonner par l’absurde va jouer un rôle décisif dans 
la constitution de la démonstration mathématique proprement dite, dans 
l’idée que la mathématique s’attache moins aux seuls calculs (comme dans 
la mathématique antérieure babylono-égyptienne) qu’à un régime discursif 
centré autour de la déduction et de la démonstration.

Le raisonnement par l’absurde va ainsi opérer au cœur de la fameuse 
démonstration de l’irrationalité (« l’incommensurabilité ») de 䌮2, démons-
tration qui va jouer un si grand rôle dans la crise des mathématiques 
grecques (puisqu’elle va exhiber l’existence de grandeurs incommensu-
rables, qui ne sont donc pas des nombres).

Ainsi la mathématique s’inaugure en admettant à l’existence des 0gures 
non constructibles de l’être dont le principe d’existence ne découle que 
d’une con0ance accordée à la cohérence globale d’une rationalité discursive 
– où se dessine le fondement subjectif propre à ce type de raisonnement, 
dont on sait qu’il sera refusé par les « intuitionnistes » du xxe siècle :

« Le raisonnement par l’absurde est ce qu’il y a de plus militant dans les stra-
tégies conceptuelles de la science de l’être-en-tant-qu’être. » A. Badiou 9

ii. Le moment grec originaire

31

 



Lien philosophie-mathématiques

Non seulement la philosophie naît au point même où elle invente le 
mathème pour l’intégrer à son mode d’exposition discursive, non seule-
ment la mathématique grecque est en discontinuité avec l’ancienne 0gure 
purement calculatoire (application d’algorithmes dont le caractère opéra-
toire économisait la démonstration), non seulement cette discontinuité 
remonte aux pré-socratiques selon une 0liation qui donne droit aux Éléates 
et pas seulement à l’école pythagoricienne, mais il y a aussi une connexion 
originaire entre mathématiques et philosophie (contre la thèse heideggé-
rienne d’une déconnexion originaire suivie d’une connexion, plus tardive, 
à l’époque de Platon).

5 – Aristoxène de Tarente
Le passage d’une problématique théorique indi,érenciée sur la musique 

à une théorie proprement musicienne de la musique sera plus tardif et va 
s’opérer sous l’e,et des transformations précédentes : il sera le fait d’Aris-
toxène de Tarente a qui va entreprendre, à l’ombre cette fois de la philoso-
phie d’Aristote, de fonder, pour la première fois, une théorie proprement 
musicienne de la musique qui se distingue explicitement des points de vue 
physicien, mathématicien et philosophique sur la musique.

Voyons dans quelles conditions et selon quels e,ets.

Pour Aristoxène de Tarente, théorie musicienne de la musique se dit 
« science ». Cette « science » va s’établir en deux branches, l’Harmonique et 
la Rythmique : voir d’une part son Traité d’harmonique b, d’autre part ses 
Éléments rythmiques c.

Quels sont les traits généraux de cette « science » ?

De la logique musicale

De quoi d’abord est-elle science ?

a. 370-300 av. J.-C.
b. Notre référence sera ici le livre d’Annie Bélis : Aristoxène de Tarente et Aristote : Le 

Traité d’harmonique (Klincksieck, 1986)
c. La référence est ici le livre de Pierre Sauvanet : Le rythme grec, d’Héraclite à Aristote 

(Puf, 1999)

III. Le musicien et son intellectualité musicale

32



Elle le sera non de la pratique (il ne s’agira pas à proprement parler de 
traiter d’un « faire de la musique ») mais de ce que nous avons appelé la 
« logique discursive » de la musique (et qu’on nomme, plus communément, 
« le langage musical »), soit ici l’organisation proprement musicale des 
mélodies et des rythmes.

La distinction du musical

Cette science part d’une distinction de principe entre ce qui est musical 
et ce qui ne l’est pas.

« Les di"érences entre les systèmes n’ont été dénombrées exhaustivement par 
personne. Bref, nos devanciers n’ont fait aucune étude de ce qui est musical et de 
ce qui ne l’est pas. » 10

Cette distinction de principe est explicitement d’origine musicienne  : 
c’est le musicien qui l’établit de son propre chef.

« Pour notre part, nous nous e"orçons de ne prendre pour principes que des 
principes évidents à ceux qui ont quelque expérience en musique. » 11

Le principe en question, qui circonscrit le musical, est pour Aristoxène 
de Tarente qu’en matière de musique, il s’agit de sensation auditive. Il ne 
s’agit donc pas des « rapports numériques » abstraits des pythagoriciens 
[mathématiciens], des « vitesses relatives » des harmoniciens [physiciens]. 
Il s’agit de phénomènes tels qu’ils apparaissent pour l’oreille du musicien a.

« Les uns tiennent des propos extravagants, récusant la sensation auditive 
sous prétexte qu’elle manque de précision ; ils vont imaginer des “causes intelli-
gibles” et a#rment qu’il existe certains « rapports numériques » et des « vitesses 
relatives » dont dépend la production de l’aigu et du grave ; ils formulent là les théo-
ries les plus extravagantes qui soient et les plus contraires aux phénomènes. » 12

« Pour le musicien, l’exactitude de la sensation joue un rôle primordial. » 13

« Pour le musicien, l’exactitude de la perception a presque valeur de principe, 
tant il est vrai qu’il est impossible, quand on n’a pas l’oreille juste, de bien parler 
de ce que l’on ne perçoit pas du tout. » 14

a. Autrement dit (dans nos termes contemporains), pour Aristoxène de Tarente, la 
théorie musicienne de la musique théorise la phénoménalité sensible du musicien, non la 
phénoménalité « naturelle » du physicien-acousticien, moins encore l’ontologique du mathé-
maticien : l’être-là ou apparaître pour le musicien s’articule certes à l’être-là ou apparaître 
acoustique mais il ne le recouvre pas. Et, pour Aristoxène, cet être-là ne s’enracine guère (du 
moins de manière musicalement signi0cative) dans l’être du mathématicien…

ii. Le moment grec originaire

33

 



Une « science »

Au total, il s’agit d’une science au sens suivant :
 — Il s’agit là de pensée :
 — L’harmonique « se ramène à deux facultés : l’ouïe et la pensée ; en e"et, 

par l’ouïe, nous discernons la grandeur des intervalles ; par la pensée, 
nous nous rendons compte de leur valeur. » 15

 — Cette pensée prend la forme de savoirs, certes basés sur la pratique 
du sensible mais non transitifs aux pratiques artisanales des musiciens.

 — Penser (sur la base de) ces savoirs consiste à les organiser systémati-
quement (nous allons voir comment).

« Pour notre part, nous nous e"orçons de recueillir des principes qui 
soient tous évidents à ceux qui connaissent la musique, et de donner des 
démonstrations des conséquences qui en découlent. » 16

C’est à tous ces titres que nous parlerons ici d’une théorie musicienne 
de la musique.

6 – Une théorie musicienne de la musique
Comment une telle théorie opère-t-elle ?

Par la négative

Elle se présente explicitement comme nouvelle – comme « nouvelle 
Harmonique » – d’abord par la négative :

 — Elle n’est pas cette Harmonique pythagoricienne, fondée sur le 
nombre ou la 0gure :

« Il faut s’accoutumer à juger de chaque chose avec précision ; en e"et on 
ne peut pas dire, comme c’est l’usage à propos de $gures géométriques : “soit 
cette ligne une droite” ; non, il faut se départir de cette habitude lorsque l’on 
parle d’intervalles. Le géomètre en e"et ne se sert pas de sa faculté sensible, 
car il n’exerce pas sa vue à juger correctement ou pas du droit, du circulaire 
ou de tout autre de ces notions ; c’est plutôt l’a"aire du charpentier, du tour-
neur, ou des artisans de cette sorte de s’y exercer. » 17

 — Elle n’est pas cette Harmonique harmonicienne (acoustique), plus 
empirique au demeurant (la « physique » de l’époque n’est pas distincte-
ment constituée) que théoricienne.

III. Le musicien et son intellectualité musicale

34



 — Elle n’est pas l’agrégat empirique des savoirs pratiques de musiciens, 
des « aulètes » et « joueurs de lyre » qui « ramènent à leurs instruments » 
les lois de l’Harmonique 18.

Rapports aux autres savoirs constitués

Elle assume ouvertement de s’adosser aux autres savoirs constitués.
 — Elle prend en compte la nature acoustique du son, ce dont s’occupe la 

physique proprement dite : l’Harmonique est la science du mouvement 
naturel (donc ancré dans la physique) de la voix qui chante. La physique 
ainsi se situe en amont : c’est une science plus élevée.

 — Elle prend également en compte la mathématique qui s’occupe des 
quantités selon les nombres et les grandeurs.

 — Elle n’ignore pas non plus la poétique concrète ni la théorie de la 
mélopée – on pourrait dire, en des termes anachroniques  a, que cette 
théorie musicienne de la musique n’ignore pas les fonctions morales, 
sociales, cultuelles et culturelles qui se gre,ent d’autant plus sur la 
musique grecque que celle-ci n’a pas encore d’autonomie logique.

Rapport à Aristote

Cette théorie s’adosse ouvertement à la philosophie d’Aristote sous le 
signe de la « méthode ».

 — Méthode d’exposition théorique :
« La meilleure des méthodes consiste peut-être à exposer à l’avance le 

plan et l’objet de notre étude, a$n que, connaissant à l’avance la route que 
nous devrons suivre, nous y avancions plus facilement, en sachant toujours 
en quel endroit de cette route nous nous trouvons, et que, s’il nous arrive de 
nous faire une idée fausse de notre sujet, cela ne nous échappe point. » 19

 — Méthode de constitution théorique :
« Avant d’entreprendre l’étude des Éléments, nous devons nous être 

pénétrés auparavant de ceci, qu’il n’est pas possible de les mener à bien à 
moins d’avoir satisfait aux trois conditions suivantes  : avoir d’abord bien 
saisi les données de l’expérience ; ensuite, avoir correctement discerné, parmi 
ces données, celles qui sont antérieures et celles qui sont postérieures ; en 

a. Rappelons qu’alors la musique ne s’écrit pas à la lettre et qu’elle ne fait pas encore 
monde. D’où, bien sûr, qu’elle ne s’écoute pas encore au sens où nous parlons dans le 
monde-Musique d’écoute proprement musicale.

ii. Le moment grec originaire

35

 



troisième lieu, avoir une vue globale de ce qui se produit et de ce qui est 
reconnu comme un fait, de la manière qui convient. » 20

Ce faisant, Aristoxène de Tarente emprunte à la philosophie aristotéli-
cienne la méthode de travail théorique suivante :

 — déterminer les faits, en l’occurrence les phénomènes pertinents pour 
l’oreille musicienne ;

 — ordonner ces faits ;
 — les généraliser par induction.

Au total, pour créer sa nouvelle théorie musicienne de la musique, 
Aristoxène de Tarente se rapporte à la philosophie d’Aristote d’une triple 
manière :

1. pour assurer que cette théorie se constitue à hauteur de ce que théo-
riser veut désormais dire ;

2. pour nourrir analogiquement son réseau catégoriel de concepts 
philosophiques ;

3. pour établir une compatibilité entre cette nouvelle théorie et les 
sciences antérieurement constituées (mathématique…).

7 – Pas encore une intellectualité musicale
Si Aristoxène de Tarente 0gure ainsi l’invention d’une théorie propre-

ment musicienne de la musique, il ne 0gure pas pour autant l’invention 
d’une intellectualité musicale proprement dite, non seulement parce que 
ce volet théorique ne s’accompagne pas de volets critique et esthétique 
(comme nous le prescrirons) mais également par caractéristiques internes 
de sa théorie musicienne.

D’abord cette théorie n’est pas explicitement articulée à un « faire de 
la musique »  : bien sûr pas à un « écrire la musique » (lequel n’existe pas 
encore), mais pas plus à un « jouer la musique » ni même à un « écouter 
la musique » (même si la sensation musicienne, distinguée d’une simple 
perception, est bien, comme on l’a vu, au principe de cette théorie).

Ce n’est pas que l’intellectualité musicale consiste à proprement parler 
en une théorie du « faire de la musique » mais, qu’à tout le moins, elle s’y 
articule et l’enveloppe. On y reviendra (III. iv. 3) en posant qu’une théorie 
musicienne de la musique, sans être « pratique », est « concrète ».

III. Le musicien et son intellectualité musicale

36



Ensuite cette théorisation est trop d’obédience « aristotélicienne » – elle 
conduit à un ensemble de lois induites par un corpus de faits – pour être 
intégrable au volet théorique d’une intellectualité musicale proprement 
dite. En e,et, l’orientation aristotélicienne privilégie le dépôt d’une théorie 
attestable alors que la spéci0cité du rapport théorique du musicien pensif à 
la musique relève par contre d’une théorisation – nous y reviendrons.

Si la dimension théorique d’une intellectualité musicale doit être ainsi 
conçue comme un processus dont l’e:cace véritable se mesure dialecti-
quement à lui-même plutôt qu’à l’e,et détachable d’une théorie qu’il dépo-
serait, alors il faut assigner le travail d’Aristoxène de Tarente non à une 
telle théorisation mais bien à la production e,ectivement mesurable (selon 
les critères formels mis en avant par la philosophie aristotélicienne) d’une 
théorie.

 •
Comme on va y revenir, c’est très exactement pour cette même raison 

qu’on situera l’invention de l’intellectualité musicale par Rameau à partir 
de 1750 et non dans les années 1720-1730 pendant lesquelles il déploie sa 
nouvelle théorie musicienne de la musique.

Il y faudra en e,et qu’une crise subjective, provoquée par le projet des 
Encyclopédistes et la Querelle des Bou,ons, vienne susciter chez Rameau 
une nouvelle problématisation musicienne de sa théorie déjà dé0niti-
vement établie et lui impose de retraiter, dans un nouveau cadre (celui 
précisément que nous nommons intellectualité musicale), la question des 
objectifs propres d’une telle théorie musicienne de la musique, et ce non 
seulement pour les musiciens, mais d’une certaine façon également pour les 
philosophes et mathématiciens amateurs de musique, autant dire pour les 
di,érents modes de pensée de son époque (littéraire : Diderot ; mathéma-
tique : d’Alembert et Euler ; philosophique : Rousseau…).

Notes bibliographiques
Références

1. Moment de Jean-Sébastien Bach (1951) – in Relevés d’apprenti (Seuil, 1966  ; p. 16)
2. Traité de l’harmonie (1722)
3. Traité de l’harmonie (1722)
4. Démonstration du principe de l’harmonie (1750)

ii. Le moment grec originaire

37

 



5. Les débuts des mathématiques grecques et L’aube des mathématiques grecques 
(Vrin, 1977 et 2000).

6. L’aube… (p. 122)
7. Lettre à Schuller du 29 janvier 1675
8. Platon, Parménide, 128 a
9. L’Être et l’événement (p. 279)
10. I. Bélis (op. cit.), p. 118
11. I. Bélis (op. cit), p. 195
12. I. Bélis (op. cit), p. 101
13. I.Bélis (op. cit), p. 101
14. I. Bélis (op. cit), p. 194, 205
15. I. Bélis (op. cit), p. 205, 209
16. I. Bélis (op. cit), p. 101
17. I. Bélis (op. cit), p. 205
18. I. Bélis (op. cit), p. 172
19. I. Bélis (op. cit), p. 45
20. I. Bélis (op. cit), p. 193

III. Le musicien et son intellectualité musicale

38


