
iv. Musique et histoire :  
Éloge de la monographie 

 

Disposer un chapitre sous le titre « musique et histoire » nous expose 
à un paradoxe. Nous ne soutenons pas en e.et qu’il y ait, à proprement 
parler, des raisonances entre les deux types de pensée (ou disciplines) se 
déployant sous ces noms. Plus radicalement, nous raturons toute idée d’une 
« Histoire de la musique » a. Et cependant il y a bien une ou plusieurs dimen-
sions de la musique que l’on est en droit de déclarer « historiques » (en un 
sens à préciser) ; il y a bien un contexte d’ordre « historial » aussi bien pour 
les œuvres musicales que pour le monde-Musique (sans compter, bien sûr, 
pour les musiciens pour lesquels ce type historique de contextualisation ne 
saurait être contesté). 

Il semble donc, en première approche, que s’il n’y a pas de rapport de 
la musique à l’Histoire comme telle b, il y a cependant légitimement des 
rapports de la musique à ses dimensions historiques comme à son condi-
tionnement historial, autant dire à une historicité propre (ce qui n’est pas 
dire à son Histoire).

1 – Remarque sur nos catégories de pensée
Remarquons qu’en ce point comme en bien d’autres, il n’y a pas lieu 

de tenir que le quali8catif « historique » procéderait nécessairement d’un 
substantif « histoire » qui, conceptuellement, le précéderait en droit. Tout 
au contraire, l’orientation de pensée ici mise en œuvre soutient qu’entre 
historique et Histoire, cela ne transite pas et que s’il faut substantiver le 
quali8catif historique, il convient de le faire avec la notion d’historicité 
(entendue ici, en première approximation, comme propriété caractérisant 
l’« historique »), non celle d’Histoire : de l’historique, on peut descendre vers 

a. Le syntagme inverse – « musique de l’Histoire » – ne méritant pas, par contre, de polé-
mique particulière tant il relève d’une image empirique…

b. À l’inverse, l’Histoire, conçue comme discipline universitaire, s’attache à traiter de 
musique comme elle traite de toutes choses : en terme d’« objets » pétris de cette pâte humaine 
que les musiciens fournissent…

101



l’historicité sans qu’il soit pour autant requis de remonter vers une Histoire 
proprement dite.

On fera remarquer que tel est également le cas pour le musicien entre 
le quali8catif temporel et le substantif temps. D’où le recours ici privilégié 
à la catégorie de temporalité, mieux apte à rendre compte de la dimension 
temporelle de la musique que celle, pour le moins ambiguë et saturée, de 
temps.

Il en va de même en matière de vouloir  : nous soutenons un vouloir 
propre de l’œuvre musicale (i. e. son intension), un vouloir musical à l’œuvre 
sans pour autant assumer l’existence d’une quelconque volonté musicale, 
toute volonté renvoyant à une faculté psychologisante de l’individu.

Ainsi, tout de même qu’on peut soutenir un vouloir sans volonté et une 
temporalité sans temps, on va soutenir ici a une historicité sans histoire b. 

Remarquons qu’il en va tout de même pour une politique qui pourra se 
réclamer d’une émancipation de l’humanité comme telle (entendue comme 
collectif) sans que ceci implique de quelque manière que ce soit qu’elle 
thématise alors « l’humain » (thème qui, en général, trouve sa justi8cation 
dans une dé8nition de l’homme comme substance humaine en sorte que 
la distinction entre l’humain et le non-humain conduit alors immanqua-
blement à l’exclusion, comme inhumains, d’un certain nombre d’hommes 
concrets). c

Pour la musique, que veut exactement dire « être historique » quand il 
n’y a pas à proprement parler d’« Histoire » pour le dire ? C’est précisément 
ce à quoi ce chapitre va tenter de répondre.

a. Comme on le discerne à cette simple remarque, l’intellectualité musicale à l’œuvre 
dans ce livre, relevant d’un ordre mathématico-démonstratif plutôt que poético-littéraire, 
s’attache à préciser au plus juste ses catégories de pensée.

b. Remarquons qu’à l’inverse, ce livre promeut l’intellectualité musicale du musicien 
pensif sans pour autant identi8er ce dernier à un « intellectuel » (catégorie sociologique dont 
nous n’avons ici aucun usage recevable) : on soutiendra ici qu’entre intellectualité (catégorie 
assumée) et intellectuel (catégorie récusée), cela ne transite pas.

c. D’où, comme le rappellait Philippe Lacoue-labarthe, que le nazisme ait été un huma-
nisme, assumant comme tout autre humanisme, sa propre délimitation de l’humanité…

IV. Les raisonances du monde-Musique

102



2 – Une systématique ?
À quel titre mettre ici en avant ces déterminations historiques ? 

Aborderions-nous ce thème Musique|Histoire pour des raisons de système, 
le balayage systématique des raisonances « Musique et X » nous condui-
sant alors naturellement à inscrire la discipline Histoire sous le curseur 
mobile X ?

Le parcours de notre quatrième partie n’est cependant pas systéma-
tique, et ce pour au moins trois raisons :

 — Il ne couvre pas « tous » les champs susceptibles d’être rapportés à la 
musique et tout particulièrement tous ceux relevant des dites « sciences 
humaines » ; ainsi ce livre ne s’attache pas à traiter de « musique et socio-
logie », de « musique et économie », de « musique et psychologie » ou de 
« musique et anthropologie »… a

 — Ce livre ne vise pas à récapituler l’ensemble des enjeux de pensée 
propres aux di.érentes raisonances examinées  : pour nous en tenir 
ainsi aux deux chapitres qui précèdent, il n’y aurait guère de sens à 
récapituler les enjeux de l’aura poétique engendrée par l’œuvre musi-
cale composite et ceux de la di.érenciation sexuelle propre au musicien.

 — En8n, chaque chapitre invente sa propre méthode d’investigation, 
ajustée à ses enjeux particuliers, plutôt qu’il ne met en œuvre une 
méthodologie systématique.
Ainsi les raisonances ici examinées ne font système ni par leurs matières, 

ni par leurs enjeux, ni par leurs méthodes.

3 – Pourquoi alors privilégier les questions d’ordre 
historique ?

Dans ce cas, pourquoi privilégier la question de l’histoire en promou-
vant l’importance d’une historicité musicale ?

Nous y procéderons précisément parce que cette historicité sait être 
musicale et pas seulement musicienne, parce qu’elle a.ecte le monde-
Musique et ses œuvres et pas seulement les musiciens et leurs instruments 
là où, par contre, en matière de musique, il n’y a de sociologie, d’économie, 

a. Sans compter des sciences plus constituées qui se trouvent également omises, comme 
la physique, la biologie et même, pourquoi pas, les « sciences cognitives ». Rappelons d’ail-
leurs que ce livre n’envisage pas davantage de balayer tous les arts avec lesquels la musique 
résonne…

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

103

 



de psychologie ou d’anthropologie que musiciennes : il y s’agit toujours de 
la sociologie des musiciens (leurs goûts, leurs pratiques, leurs rapports à 
la société…), de l’économie des institutions musiciennes (enseignements, 
concerts, production et consommation de disques…), de psychologie 
comparée des musiciens et des non-musiciens (que perçoivent-ils ? que 
disent-ils de ce qu’ils perçoivent ? comment l’épreuve du solfège les a-t-elle 
marqués ?) et bien sûr d’anthropologie des individus (une anthropologisa-
tion des œuvres musicales, sauf à n’y voir qu’une mimétique insigne des 
pratiques individuelles, revient à éponger la singularité musicale selon le 
double versant d’une genèse et d’une réception humaines, trop humaines…).

A contrario, si les raisonances Musique|Histoire convoquent bien le 
musicien pensif, c’est avant tout parce qu’elles relèvent d’une historicité 
musicale propre aux œuvres et au monde-Musique plutôt qu’aux seuls 
musiciens (dividuels ou rassemblés en sociétés ad hoc).

Soit cette logique, propre à notre orientation de pensée : c’est bien parce 
que le musicien met le monde-Musique et ses œuvres au cœur du phéno-
mène musique qu’il est bien question pour lui d’historicité musicale, tout 
de même qu’à l’inverse, c’est bien parce que, comme on va le voir, l’histo-
rien met les hommes comme tels au cœur du phénomène historique qu’il y 
a bien lieu pour lui de parler d’Histoire.

L’Histoire est toujours celle des animaux humains…

Rappelons que pour l’historien Marc Bloch, ce qu’on appelle « histoire 
naturelle » n’appartient pas à l’Histoire des historiens 1, car, selon lui, pour 
qu’il y ait Histoire, il y faut l’homme, non seulement comme « sujet » (histo-
rien) la racontant mais avant tout comme « objet » :

« Nos grands aînés, un Michelet, un Fustel de Coulanges, nous avaient appris 
à le reconnaître : l’objet de l’histoire est, par nature, l’homme. Disons mieux : les 
hommes. […] Ce sont les hommes que l’histoire veut saisir. » 2.

L’Histoire est ainsi « la science des hommes dans le temps » 3, « l’étude de 
l’homme social » (Michelet  : « L’étude de l’homme social, c’est l’histoire. »), 
« la science des sociétés humaines » (Fustel de Coulanges) 4, et Marc Bloch 
d’enfoncer le clou :

« Le bon historien ressemble à l’ogre de la légende. Là où il +aire la chair 
humaine, il sait que là est son gibier. » 5

IV. Les raisonances du monde-Musique

104



D’où un embarras, propre aux historiens…

D’où, au demeurant, un embarras particulier des historiens dans leur 
rapport à l’histoire : est-elle constituante d’eux ou constituée par eux ?

Pour Michelet, c’est clairement l’histoire qui fait l’historien ; il écrit 
ainsi en 1869 6 :

« L’histoire […] fait l’historien bien plus qu’elle n’est faite par lui. Mon livre 
m’a créé. C’est moi qui fus son œuvre. Ce ,ls a fait son père. »

Pour d’autres, c’est plutôt l’inverse :
Henri Marrou : « L’histoire est inséparable de l’historien. »

François Hartog : « Si les Grecs ont inventé quelque chose, c’est moins l’his-
toire que l’historien comme sujet écrivant. » 7

soit cette fois : les hommes ont inventé l’historien lequel a inventé et rééin-
vente perpétuellement l’histoire…

Cet embarras se retrouve dans le mouvement de balancier ayant a.ecté 
le titre que Marc Bloch voulait donner à son dernier livre (posthume) : le 
premier titre envisagé fut « métier d’historien » ou « Comment et pourquoi 
travaille un historien » puis il est devenu « Apologie pour l’histoire ».

Entre le titre dé8nitif inscrit par son ami Lucien Febvre en  1949 
(« Apologie pour l’histoire ») et son sous-titre (« Ou métier d’historien ») 
s’entend la dynamique de la pensée de Marc Bloch : un historien explique 
pourquoi et comment il travaille cette discipline singulière qu’il appelle 
« histoire » et qu’il va tenter, tout au long du livre, de constituer, délimiter 
et valoriser.

Ainsi la simple existence en musique d’une dimension historique ne 
su=t-elle pas à faire histoire (« la géologie est, à sa façon, une discipline 
historique » écrit Marc Bloch 8 mais la géologie ne relève pas pour autant de 
l’Histoire, fut-ce une Histoire de la Terre, inexistante pour les historiens).

Inscrivons ce chapitre sous une logique alternative  : c’est bien parce 
que les œuvres musicales ignorent tout d’une supposée « histoire de la 
musique » qu’elles s’inscrivent d’autant plus essentiellement dans des 
formes très spéci8ques d’historicité (celles que ce livre nomme généalogie 
et contemporanéité), et c’est bien pour cette raison que le musicien pensif 
ne peut économiser à trop bon compte ce qui se présente pour lui sous le 
nom d’Histoire.

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

105

 



4 – Un étau
La réquisition en matière d’histoire prend aujourd’hui la forme singu-

lièrement encombrante pour le musicien d’un dilemme  : historicisme ou 
post-modernisme.

Ces deux orientations ne cessent en e.et de harceler le musicien, le 
sommant de trancher en faveur de l’une ou de l’autre.

Historicisme

D’un côté l’historicisme a se déploie sous la maxime formulée par Paul 
Veyne :

« Tout est historique et tout dépend de tout. » 9

L’historicisme soutient que l’histoire dicterait ses tâches au présent, y 
faisant le tri implacable entre ce qui du présent est digne de constituer un 
passé pour le futur et ce qui de lui doit partir à la poubelle, aux célèbres 
« poubelles de l’histoire ». Ainsi Paul Veyne écrit par exemple :

« Les vies de tous les tailleurs sous Frédéric-Guillaume se ressemblant beau-
coup, elle [l’histoire] les racontera en bloc parce qu’elle n’a aucune raison de se 
passionner pour l’un d’eux en particulier ; elle ne s’occupe pas des individus, 
mais de ce qu’ils o-rent de spéci,que, pour la bonne raison que, comme on le 
verra, il n’y a rien à dire de la singularité individuelle, qui peut seulement servir 
de support ine-able à la valorisation (“parce que c’était lui, parce que c’était 
moi”). » 10

L’historicisme promeut l’Histoire comme totalisation de laquelle rien 
ne saurait s’exempter et tout argument d’autonomisation y est alors consi-
déré comme relevant d’un pur et simple idéalisme b.

Pour 8xer les idées, on trouvera un bel exemple de ce type d’histori-
cisme (au principe d’une certaine vision « sérielle » de la musique) dans 
Philosophie de la nouvelle musique d’Adorno c ou dans Schoenberg est mort 
de Pierre Boulez d.

a. Attention : notre historicité ne vaut nullement historicisme.
b. Rappelons que pour nous, idéalisme désigne toute orientation de pensée qui assume 

un deux substantiel constituant : corps et âme, matière et esprit…
c. III. xi
d. III. vii

IV. Les raisonances du monde-Musique

106



Post-modernisme

De l’autre côté le post-modernisme con8gure a une actualité indé8ni-
ment renouvelée dans laquelle tout devient indi.érent (en particulier toute 
contextualisation conditionnante) en sorte que tout argument d’émancipa-
tion y est alors tenu comme relevant d’une idéologisme obsolète.

On trouvera un maigre exemple de prose post-moderne dans Musique, 
une très brève introduction de Nicholas Cook 11.

Pour le post-modernisme, le présent sans passé et sans futur n’est plus 
que le curseur mobile sans épaisseur d’un instant actuel livré à l’aléa des 
circulations désirantes…

Une pince

Ainsi, le parti d’édi8er une Idée musicienne de ce que historicité musi-
cale veut spéci8quement dire se trouve aujourd’hui dénoncé comme rele-
vant d’un idéalisme ou d’un idéologisme b, les deux branches de l’étau (le 
matérialisme mécaniste de l’historicisme comme le matérialisme vulgaire 
du post-modernisme) convergeant en l’impératif suivant  : « Pas besoin 
d’Idées musiciennes, a fortiori sur une spéci,cité supposée de l’historicité 
musicale ! »

5 – Une question et trois sous-questions
Sans nous laisser intimider, disposons-nous plutôt sous la maxime de 

Kierkegaard :
« Il faut écarter l’histoire. Il faut établir la situation de la contemporanéité. » 12

a. Depuis le reAux des espérances radicales au tournant des années  soixante-dix  du 
xxe siècle…

b. Où l’on retrouve le grand débat contemporain sur ce que matérialisme doit aujourd’hui 
vouloir dire, à l’heure en particulier du combat contre un nihilisme qui se pare de vertus 
matérialistes face à un vieil adversaire idéaliste taillé ad hoc. Alain Badiou a longuement 
thématisé (Logiques des mondes) combien le combat idéologique – autant dire le combat 
entre Idéations, ou travail des Idées – se joue aujourd’hui entre deux formes de matérialisme 
et non plus entre matérialisme et idéalisme. Soit ce symptôme qui ne trompe pas : toute posi-
tion idéologique s’avançant parée des vertus du combat contre l’idéalisme en particulier de 
la religion, loin de constituer une résurrection des Lumières, con8gure le nouvel obscuran-
tisme d’un matérialisme qu’il appelle « démocratique » (celui d’empires occidentaux à bout 
de souBe, cramponnés sur leurs privilèges).

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

107

 



et assumons la question : quels rapports la musique entretient-elle avec sa 
propre historicité ?

Cette question se déplie en trois sous-questions.
1. De quoi cette historicité musicale se compose-t-elle ? En combien de 

dimensions historiques di.érentes peut-on la décomposer ?
Notre réponse sera : quatre. L’historicité musicale embrasse une généa-

logie et une contemporanéité des œuvres, une archéologie et une historia-
lité du monde-Musique.

2. Comment cette quadridimensionnalité de l’historicité musicale fait-
elle un, et de quel type d’un s’agit-il exactement ici ?

Notre réponse sera : c’est le musicien qui fait un de ces quatre dimen-
sions ; il y procède au moyen d’une série discrète de monographies dialec-
tisant ces quatre dimensions en des con8gurations singulières, en des 
moments spéci8ques du monde-Musique.

Il s’agira par exemple du style classique ou de la génération romantique 
pour Charles Rosen a, de Scarlatti pour Ralph Kirkpatrick 13, de Beethoven 
pour André Boucourechliev  b, de la généalogie Wagner-Debussy pour 
Robin Holloway 14, ou de cette musique de l’après-guerre qui s’est déployée 
comme « musique contemporaine » pour Célestin Deliège c, sans compter d 
du free-jazz pour Philippe Carles et Jean-Louis Comolli 15…
3. Quels sont les enjeux de pensée propres à cette historicité musi-

cale, à ces monographies venant dialectiser ce que le mot musique corrèle 
d’œuvres musicales, de monde-Musique et de musiciens ? Pourquoi de 
telles monographies si, à proprement parler, elles ne constituent ni des 
biographies de musiciens, ni des analyses musicales d’Œuvres, ni leur acco-
lement sous la forme traditionnelle du binôme : « Tartempion : sa vie, son 
Œuvre ? » Au total, pourquoi faire l’éloge d’un tel genre monographique 
pour la musique ?

a. Cf. III. x
b. Cf. III. viii
c. Cf. IV. v
d. Mon propre La singularité Schoenberg (op. cit.) relève de cette même logique mono-

graphique, tout de même que mes travaux sur Parsifal, sur le thématisme ou sur le concert de 
musique contemporaine…

IV. Les raisonances du monde-Musique

108



Nous allons voir que ceci engage une conception proprement musi-
cienne du moment a dans l’évolution du monde-Musique.

 •
Avançons dans l’Idée musicienne de monographie musicale.

Détaillons pour ce faire les di.érentes dimensions de cette historicité 
musicale avant d’examiner la manière dont une monographie va dialectiser 
ces di.érentes dimensions en sorte de produire l’un d’un moment histori-
quement constitué.

6 – Quatre dimensions
Repartons pour ce faire du diagramme concluant le chapitre consacré à 

l’intellectualité musicale du pianiste Charles Rosen b :

On l’a indiqué  : l’historicité musicale, telle que nous la concevons, 
dispose les œuvres au cœur de la dynamique musicale générale ; ce sont 
bien les œuvres musicales qui, ultimement, constituent le foyer actif (lequel 

a. Moment qu’on prendra soin de ne pas dire « musical » pour ne pas le confondre avec le 
« moment musical » de type schubertien (entendu comme moment de musique, moment du 
temps chronologique occupé par l’interprétation et l’écoute d’un morceau musical donné).

b. III. x

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

109

 



n’est pas exactement un « moteur » a) de cette historicité, le lieu de pensée où 
convergent les di.érentes déterminations d’ordre historique pour s’y trans-
former en libres déterminations musicales. Ainsi, dans notre diagramme, 
les quatre Aèches tendent à converger vers un seul des trois pôles : celui des 
œuvres.

Synthétisons rapidement les enjeux propres à chacune de ces quatre 
Aèches, renvoyant au chapitre III. x consacré à Rosen pour une exempli-
8cation concrète de leurs contenus respectifs et nous contentant ici de 
brèves illustrations prélevées dans notre propre travail monographique sur 
Parsifal 16.

7 – Généalogie
Une généalogie n’est pas une génération, un engendrement  : elle ne 

renvoie pas au compositeur, à une genèse ou une « poïétique ». Une généa-
logie n’est pas musicienne mais musicale : elle renvoie une œuvre donnée à 
d’autres œuvres.

On l’a vu : une œuvre n’existe musicalement b que dans des rapports à 
d’autres œuvres. Une œuvre, c’est une intension musicale qui circule entre 
plusieurs œuvres, qui s’approfondit ou se détourne, sinue ou se scinde, se 
prolonge ou se récuse.

À ce titre, une généalogie n’est pas calée sur une chronologie. Certes la 
chronologie con8gure une matérialité propre aux di.érentes généalogies 
(Wagner hérite de Beethoven, guère l’inverse, encore que…  c) mais une 

a. Pour l’historicisme, il peut y avoir « un moteur de l’Histoire », mais pour nous, il n’y 
a pas à proprement parler de moteur d’une historicité spéci8que (et il n’y a bien sûr pas 
d’« Historicité » générale et totalisante).

b. Faut-il encore le souligner ? Toute l’intensité subjective se joue, ici comme partout, 
entre di.érentes conceptions de l’existence, très exactement entre di.érentes acceptions de 
ce qu’exister veut dire. Pour un historien, grossièrement dit, tout ce qu’il y a existe par le 
fait même d’être là et mérite donc une attention équitablement répartie sur tout l’être-là. 
Un musicien a une conception singulièrement plus tendue et exigeante de ce qu’exister veut 
musicalement dire.

Entre conceptions historienne (ou sociologique, ou psychologique…) et musicienne de 
l’existence en musique, pas de véritable discussion possible, pas de terrain commun : chacun 
doit se prononcer.

c. Une interprétation musicale donnée pourra s’attacher à wagnériser l’orchestre beetho-
vénien tout de même qu’une autre pourra schoenberguiser le piano desséché du dernier Liszt 
et qu’une troisième entreprendra de romantiser la musique de Jean-Sébastien Bach. Autant 

IV. Les raisonances du monde-Musique

110



généalogie musicale ne craindra pas l’anachronisme (ce péché mortel de 
l’historien, pour Lucien Febvre) et s’autorisera de singuliers raccourcis ou 
de non moins singulières torsions chronologiques.

On distinguera généalogies descendantes (inAuences exercées par une 
œuvre donnée sur d’autres  a) et ascendantes (inAuences exercées sur une 
œuvre donnée par d’autres), ruptures ou continuités généalogiques, retours 
et sauts, etc.

Remarque. La question généalogique s’attache tout spécialement à iden-
ti8er ce point capital  : de quelle manière un opus donné non seulement 
prolonge une intension musicale mais l’inAéchit ou la fait bifurquer ? Cette 
inAexion interne à une prolongation désigne très exactement ce fait qu’une 
œuvre est musicalement pensée de la pensée qu’elle est. C’est bien à ce titre 
qu’une œuvre n’est pas seulement pensée musicale mais aussi réAexion (ou 
pensée de la pensée) musicale.

Ainsi, par exemple, le  17e concerto pour piano de Mozart inAéchit 
singulièrement la dynamique musicale des nombreux concertos anté-
rieurs : il prolonge et il ouvre à de nouvelles considérations musicales. Tout 
de même l’Appassionata prolonge et inAéchit – inAéchit en prolongeant, 
prolonge en inAéchissant – le vaste parcours des Sonates pour piano dont le 
nom propre Beethoven est l’index.

La généalogie d’une œuvre n’est donc nullement son passé mais bien 
plutôt l’extension de son présent  : c’est très exactement – et nous allons y 
revenir plus en détail – ce qui con8gure son moment de constitution en 
véritable présent musical.

de partis qui peuvent avoir une pertinence musicale et qui indiquent bien qu’en musique, le 
morceau n’a de chronologiquement déterminé que sa partition, c’est-à-dire son squelette  : 
l’historicité du morceau de musique (a fortiori de l’œuvre) excède de toutes parts le contexte 
historique qui a vu naître sa partition. Remarquons également que Richard Wagner n’hésite 
pas à présenter non seulement la musique de Beethoven comme pré8guration de la mélodie 
in8nie (le premier mouvement de l’Héroïque « n’est autre choses qu’une mélodie unique et 
rigoureusement continue ») mais, plus encore, le musicien Ludwig comme émettant… des 
théories wagnériennes (voir Un pèlerinage chez Beethoven de 1840-1841).

a. Qu’on aurait bien tort de nommer alors « réception » (cette catégorie, prélevée dans la 
théorie de l’information, dont la sociologie de la musique fait aujourd’hui un large usage) et 
moins encore « esthésique » (catégorie anthropologisante).

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

111

 



Exemple du Parsifal de Richard Wagner

Parsifal inscrit par exemple Tristan et Isolde dans sa généalogie ascen-
dante (il s’y agit en e.et de réarticuler le chromatisme exacerbé de ce dernier 
opéra à un diatonisme désormais revivi8é) et, plus généralement, s’inscrit 
dans la généalogie wagnérienne de l’œuvre d’art totale pour y composer 
une nouvelle 8gure de « synthèse » musicale 17.

Par ailleurs Parsifal projette son inAuence (généalogie descendante) sur 
le Pelléas et Mélisande de Debussy tout de même que sur son Martyre de 
Saint-Sébastien et sur son Jeux 18 comme il le fait, pris alors il est vrai dans 
la globalité d’un moment-Wagner plutôt qu’individué comme opus singu-
lier, sur la musique de 8lm  19 (dès  1915, la chevauchée des Walkyries se 
trouve mobilisée par Birth of a Nation de Gri=th).

 •
Au total, l’enjeu interne de telles généalogies touche aux intensions 

musicales communes, à leur circulation, à leur fécondation, à leur capacité 
de constituer un moment musical (sous forme par exemple d’un concert les 
faisant « s’écouter » l’une l’autre a) qui rapproche di.érents opus en mettant 
leurs inAuences réciproques au travail.

Posons synthétiquement  : une généalogie musicale donnée, c’est une 
intension musicale à l’œuvre.

Ce faisant, nous privilégions la composante stratégique (ou subjective) 
des généalogies musicales entre œuvres plutôt que la composante discur-
sive (plus « objective ») entre simples morceaux.  b La simple généalogie 
entre morceaux tendrait en e.et à se rabattre sur la seconde dimension de 
l’historicité musicale – sur l’archéologie donc – car on ne saurait alors la 
distinguer d’un simple enracinement dans le monde-Musique. En e.et, ce 
qui prime dans la simple pièce de musique, c’est la logique discursive qui est 
en partage dans le monde-Musique quand la logique stratégique par contre 
n’appartient qu’aux œuvres.

En bref, nous privilégions ici la dimension proprement subjective (stra-
tégique, intension) de la généalogie musicale.

a. Cf. I. x
b. Voir les trois dimensions de la logique musicale distinguées en II. xii

IV. Les raisonances du monde-Musique

112



8 – Archéologie
« L’archéologie ne renvoie pas nécessairement au passé. Il y a une archéologie 

du présent. » Deleuze 20

Cette catégorie  a touche aux conditions de possibilité de l’œuvre 
musicale (donc des généalogies qui la constituent et des intensions qui la 
traversent) dans un état donné du monde-Musique.

L’archéologie désigne la manière dont des œuvres prennent racine dans 
une situation donnée du monde-Musique  : comment elles trouvent des 
conditions proprement musicales d’émergence dans un état particulier de 
la logique tonale, dans une constitution particulière de tel ou tel instru-
ment de musique, dans telle con8guration des rapports orchestraux, etc.

On peut ainsi distinguer formellement trois types de conditionnements 
archéologiques  : ceux qui circulent dans le sens monde-Musique→œuvre 
(un état donné du monde-Musique agit de manière spéci8que sur une 
propriété signi8cative de telle œuvre) ; ceux qui opèrent dans le sens inverse 
œuvre→monde-Musique (une nouveauté à l’œuvre va a.ecter durablement 
ce monde-Musique dans lequel elle s’enracine) ; et en8n ceux qui relèvent 
d’interactions œuvre/monde-Musique où origine et cible demeurent plus 
indiscernables.

Exemple du Parsifal de Richard Wagner

Ainsi Parsifal s’enracine dans un état donné de la discursivité musi-
cale, marqué en particulier par un chromatisme saturé (à ce titre Parsifal 
contribue, avec certaines musiques « nationales », russe en particulier, au 
retour en scène du diatonisme sous une forme modale) mais également par 
une saturation du thématisme traditionnel et une impasse du vieux rapport 
codi8é entre mélodie et harmonie, tout en contribuant au nouvel élargis-
sement des masses orchestrales, à l’exploration de nouveaux rapports entre 
musique et scène, etc.

 •

a. On en connaît l’importance dans les travaux de Michel Foucault, comme d’ailleurs 
celle de généalogie. Notre acception de ces catégories s’écarte sensiblement des siennes sans 
qu’il soit ici nécessaire de nous en expliquer.

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

113

 



Au total, l’enjeu de l’archéologie concerne une matérialité proprement 
musicale de l’œuvre (on ne confondra pas ce matériau avec une matière 
musicale, faite de lettres et de notes plutôt que du bois de l’instrument ou 
de l’air supportant les vibrations acoustiques) qui touche à sa dimension de 
partie constituée du monde-Musique.

On posera synthétiquement  : l’archéologie d’une œuvre musicale 
donnée, c’est l’exposition de sa condition d’objet musical a.

9 – Contemporanéité
Le troisième volet d’une compréhension musicienne de l’historicité 

musicale porte sur la contemporanéité entretenue par les œuvres musicales 
avec une époque, avec ce qui d’un temps chronologique donné fait époque, 
disons avec un certain Zeitgeist ou esprit du temps.

On rejoint ce faisant notre thème général des raisonances musicales 
puisqu’il s’agit ici de prendre en compte la manière dont la pensée (ou l’in-
tension) musicale à l’œuvre dans tel opus donné consonne ou dissonne avec 
telle ou telle époque de la pensée.

On pressent que cette nouvelle dimension de l’historicité musicale va 
poser au musicien des problèmes d’un type nouveau puisqu’il s’y agit de 
mettre en rapport des composantes musicales du monde-Musique et des 
composantes non musicales de ce qui du chaosmos environne ce monde-
Musique : ici « une époque » de la pensée. D’où bien sûr la di=cile question, 
pour le musicien, de savoir non seulement ce qui fait (ou peut faire) époque 
mais également qui dit (ou peut dire) ce qui fait (ou peut faire) époque.

C’est en un tel point que le musicien aura nécessairement recours à une 
lumière venue d’ailleurs, essentiellement ici venue de la philosophie s’il 
est vrai que la philosophie est précisément ce qui con8gure une possible 
contemporanéité de pensée entre disciplines éclatées. Que la philosophie 
l’entreprenne sous ses propres concepts (une telle contemporanéité, philo-
sophiquement établie, tiendra en e.et à une compatibilité entre 8gures 
de vérité, de sujet et de raisons indépendamment mises en œuvre dans 
des domaines aussi divers que la mathématique, la poésie, la politique 

a. Entendu au sens du chapitre II. viii comme morceau de musique, c’est-à-dire morceau 
du monde-Musique.

IV. Les raisonances du monde-Musique

114



et l’amour  a) impose alors au musicien pensif un singulier tour d’écrou 
puisqu’il ne saurait s’agir pour lui de « philosopher » la musique (autant 
dire d’injecter quelques philosophèmes dans son intellectualité musicale 
propre). C’est à ce titre que nous préférons, dans ce livre, parler, en matière 
de rapport de l’intellectualité musicale à la philosophie, d’ombre plutôt que 
de lumière  : le musicien pensif devra assumer en son nom propre ce que 
« contemporanéité » veut dire, « à l’ombre » de telle philosophie…

Exemple du Parsifal de Richard Wagner

Parsifal, par exemple, s’approprie et redynamise un souci propre à son 
époque, qui concerne la relance de processus en train de s’essouAer  : cet 
opéra, en e.et, entreprend de mettre en œuvre (tant théâtralement que 
musicalement) ce que réactiver un processus subjectif ensablé veut dire. 
Or  il est patent que cette question, a priori très générale, consonne tout 
particulièrement avec l’époque de Parsifal, qu’on le pressente du côté d’un 
éventuel dépassement d’une conception romantique de l’amour comme 
fusion mortifère (le « couple » Parsifal-Kundry comme réponse possible 
au couple Tristan-Isolde), du côté des mouvements nationaux d’émanci-
pation politique (ceux dont Richard Wagner est l’exact contemporain b et 
qui, après 1870-1871, se convertissent en 8gures proprement coloniales et 
oppressives des di.érents nationalismes) ou tout simplement de la question 
de régénérer l’Empire allemand.

 •
Au total, l’enjeu d’une telle contemporanéité entre une con8guration 

donnée d’œuvres et « son » époque touche aux raisonances de l’intension 
musicale à l’œuvre avec diverses intensions au travail dans de tout autres 
domaines de pensée.

Posons synthétiquement  : une contemporanéité, c’est un ensemble de 
raisonances entre intensions musicales et pensées non musicales.

a. Pour ne reprendre que les quatre « procédures génériques » chères à Alain Badiou…
b. Cf. III. vi

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

115

 



10 – Historialité
Le dernier volet vise à dégager l’historialité des situations musicales 

dans lesquelles les œuvres examinées s’enracinent et qu’elles contribuent 
à enrichir.

Cette historialité du monde-Musique n’a.ecte les œuvres qu’indirec-
tement, via un état donné du monde-Musique. La contextualisation opère 
donc ici de manière indirecte – formellement, la Aèche de notre diagramme 
précédent n’atteint plus les œuvres musicales comme telles.

Il s’y agit d’exhausser la manière dont un état donné du monde-Musique 
s’articule matériellement à di.érentes déterminations du chaosmos  : 
comment la matérialité même du monde-Musique – celle qu’il mobilise et 
pro8le selon sa logique propre – garde trace d’une origine non musicale 
venant moduler les déterminations proprement musicales (on y a su=-
samment insisté : l’autonomie du monde-Musique n’est pas une autarcie, et 
cette autonomie est relative, nullement absolue).

C’est dans ce cadre que le musicien pensif examinera par exemple ce 
qu’il en est des déterminations technologiques en matière d’instruments de 
musique (ainsi la machinerie-orgue évolue clairement au 8l des progrès en 
matière d’automatisation – voir désormais l’informatisation des consoles), 
de l’état des connaissances scienti8ques concernant la matérialité acous-
tique (ainsi la décomposition du spectre sonore en séries de Fourier a eu de 
larges e.ets intra-musicaux), mais également des déterminations sociales 
et étatiques propres à telle société donnée la rendant apte à encadrer institu-
tionnellement la formation des musiciens (le monde-Musique reste dépen-
dant de l’o.re d’individus aptes à devenir musiciens qu’une société donnée 
peut lui fournir  : ainsi, si l’Allemagne a pu « devenir musicienne » 21, c’est 
bien parce qu’il y a eu Luther et la Réforme…).

Exemple du Parsifal de Richard Wagner

Ainsi le monde-Musique dans lequel s’enracine le Parsifal de Richard 
Wagner est lui-même matériellement conditionné par un état des sociétés 
et de leurs techniques : voir sa lutherie, son aptitude à mobiliser de larges 
e.ectifs orchestraux et vocaux, les conditions étatico-sociales particulières 
qui ont rendu possible l’édi8cation de Bayreuth, etc.

 •

IV. Les raisonances du monde-Musique

116



Au total, l’historialité d’un état donné du monde-Musique, c’est l’explo-
ration de sa dépendance matérielle au chaosmos, l’examen de son enraci-
nement et de ses conditions de possibilité dans tel ou tel domaine relevant 
d’une logique non musicale.

Posons synthétiquement  : l’historialité du monde-Musique, c’est 
l’ensemble des rapports qu’il entretient avec un état donné de son 
environnement.

 •
Comment une monographie musicale entreprend-elle alors de faire 

spéci8quement « un » de ces quatre déterminations ?

11 – Monographies ?
Nous allons soutenir la thèse suivante  : une monographie musicale 

dégage un moment du monde-Musique, ancré dans un passé chronolo-
gique, en assumant une conception toute particulière du sens ici du mot 
« moment » puisque ce moment (passé) va relever directement d’un présent 
musical ; c’est au présent que l’un du moment va se trouver relevé dans le 
passé. Ainsi, dans la monographie, ce qui va faire un tiendra à une aimanta-
tion au présent d’un moment passé : un moment apparemment passé d’un 
point de vue chronologique va s’avérer aujourd’hui faire un car la consis-
tance endogène dont il relève s’atteste revivi8able au présent.

Ainsi, par exemple, si « Scarlatti » est pour Ralf Kirkpatrick le nom 
adéquat d’un moment musical consistant, c’est parce qu’il est aujourd’hui 
possible non seulement d’identi8er une intension musicale fau8lant l’en-
semble a priori disparate de ses innombrables sonates (la fameuse « crux » 
déjà mentionnée  a) mais plus encore d’actualiser cette intension par de 
nouvelles interprétations musicales désormais instruites de cette nouvelle 
compréhension des enjeux à l’œuvre sous ce nom Scarlatti.

Tout de même, si, comme on l’a vu, Charles Rosen découpe respec-
tivement l’un d’une génération romantique et l’un d’un style classique  b, 
c’est bien parce que le morcellement de la première et le noyau dialectique 
du second c sont soutenables par un interprète attaché à perpétuellement 

a. Cf. I. vi.11
b. Plutôt que l’un d’un style romantique et l’un d’une génération classique…
c. « résolution symétrique de forces opposées »

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

117

 



actualiser dans le sensible – à phraser via un corps-accord – la pertinence 
possible aujourd’hui de telles propositions musicales (sinon, en e.et, pour-
quoi jouer Haydn ou Schumann ?) : c’est le musicien, non le « savant », qui 
constitue l’un d’un passé présent.

Si une monographie musicienne est donc bien une manière de présenter-
représenter l’unité d’un moment (redevable en général d’un passé chrono-
logique) comme relevant musicalement d’un présent, il nous faut examiner 
plus en détail deux points :

 — Comment la monographie musicienne se distingue-t-elle de l’histo-
riographie générale par sa manière de constituer, sous le signe de l’un, 
le nœud du présent d’un passé et du passé d’un présent ?

 — De quelle logique discursive (en matière d’articulation entre passé, 
présent et futur) une telle manière de procéder relève-t-elle ? On le fera 
en distinguant di.érents régimes d’historicité.

12 – Différents modes de présent
« Dis-moi comment tu traites le présent et je te dirai quelle philosophie tu es. » 

Charles Péguy 22

L’historiographie, généralement conçue comme écriture de l’histoire, 
est une manière de construire l’histoire en la racontant, en en faisant récit : 
dans l’historiographie, le récit est constituant de l’histoire.

Même si le récit ne se présente ici jamais que comme un récit parcel-
laire – récit de telle époque, de tel pays, de telle dimension humaine –, il 
est cependant en droit extensible jusqu’aux con8ns d’une « histoire univer-
selle ». Ce « droit » s’attache à un double geste, constitutif de la conception 
historienne de l’histoire :

 — L’Histoire est connexe : pas d’histoires condamnées à la séparation et 
qui ne seraient reliables aux autres fragments d’histoire selon quelque 
point de vue plus large. Ce point constitue une sorte d’extension à toute 
l’humanité de l’axiome posé par Marc Bloch en matière de société :

« Dans une société, tout se lie et se commande mutuellement. » 23
 — L’Histoire n’aime pas plus les trous que la Nature n’aime le vide : elle 

s’attache ainsi à combler les trous entre moments, entre régions, entre 
dimensions humaines en sorte d’instaurer une continuité généralisée. 
Ainsi, pour Michel de Certeau 24 :

IV. Les raisonances du monde-Musique

118



« L’histoire met des faits là où il y a des lacunes. […] Le tissage historien 
avance par le seul geste de boucher des trous ».

Au total, l’historiographie s’attache à constituer, par le récit, une 
Histoire conçue comme Aux continu entre découpes 8nies et connexes.

Les monographies musiciennes sont porteuses d’un tout autre type 
d’historicité qu’on peut, en première approche, contraposer terme à terme 
à l’historicité de l’historiographie  : la conscience historique du musicien 
expose monographiquement une historicité conçue comme constellation 
discontinue et discrète de moments intérieurement in8nis et sans véri-
tables limites chronologiques.

Constellation discrète plutôt que !ux continu

Ainsi, là où une Histoire de la musique dispose un Aux continu premier 
(le fameux « cours de l’Histoire ») – en général celui, supposé, de quelque 
disposition structurale stable  a (« le langage musical », par exemple  b, ou 
l’instrument de musique, etc.) sur lequel vont s’inscrire des marques 8nies 
déposées par telle ou telle pièce de musique –, la disposition monographique 
partira au contraire de situations distinctes, in8niment variées intérieure-
ment, pour ne se poser que dans un second temps la question éventuelle 
de leur rapport extérieur à d’autres situations de même type (par exemple, 
chez Rosen, la question du rapport entre « la génération romantique » et « le 
style classique ») en sorte alors non de boucher les trous de la chronologie 
mais de franchir les écarts entre moments du monde-Musique par quelque 
surplomb du musicien.

D’un côté un Aux sans 8n ni trou, strié de marques ponctuelles, un 
cours in8ni de l’Histoire aux découpes 8nies ; de l’autre des constellations 
stellaires et galactiques, mobiles et dispersées, une historicité sans Histoire, 
discontinue et aux moments in8nis.

L’in"nité du moment

La monographie musicienne s’attache à « grapher » l’unicité d’un 
moment dont une caractéristique intrinsèque essentielle (qui découle 

a. On sait ainsi que toute histoire politique n’est essentiellement que l’histoire de l’État.
b. Dont l’histoire va jouer en musique le même rôle que joue l’histoire de l’État en 

matière d’historicité politique.

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

119

 



directement du fait que ce moment est moment du monde-Musique) est 
d’être chronologiquement ouvert sur le présent, de relever d’une in8nité 
intérieure qui tient directement au fait que tout objet musical est bien l’in8-
nité particulière des interprétations musicales que 8xe une partition.

Cette caractéristique de l’objet musical introduit en e.et une inadé-
quation intrinsèque de sa temporalité à toute limite chronologique : certes 
le Clavier bien tempéré s’enracine de façon tout à fait spéci8que dans le 
moment chronologique 1722-1744 mais il n’existe d’un point de vue musical 
qu’à mesure de la constellation potentiellement in8nie d’interprétations à 
laquelle, au sens propre et 8guré, il donne lieu. Ainsi le Clavier bien tempéré 
est bien né en un moment chronologiquement délimitable mais il ouvre à 
un moment proprement musical qui ne l’est plus.

Un paradoxe

Par bien des points, ce paradoxe ressemble à celui que relevait Descartes 
quand il notait que des vérités éternelles pouvaient être nées dans le temps 
chronologique, selon un ici et maintenant irréversible : l’éternel n’aura pas 
été perpétuel.

« D’autant qu’il [Dieu] a voulu que les trois angles d’un triangle fussent 
nécessairement égaux à deux droits, il est maintenant vrai que cela est ainsi, et il 
ne peut pas être autrement. » 25

« Que Dieu ait voulu que quelques vérités fussent nécessaires, ce n’est pas 
à dire qu’il les ait nécessairement voulues ; car c’est tout autre chose de vouloir 
qu’elles fussent nécessaires, et de le vouloir nécessairement, ou d’être nécessité à 
le vouloir. » 26

Tout de même que pour Descartes, Dieu a voulu non nécessairement 
que des vérités soient nécessaires et a créé non éternellement des vérités 
éternelles (il n’y a donc pas ici de réduplication kierkegaardienne c’est-à-
dire d’unité de plan entre énonciation et énoncé, entre dire et dit, entre 
faire et fait), tout de même l’émergence d’une œuvre musicale dans un état 
donné du monde-Musique inaugure un moment chronologiquement illi-
mité, un présent indé8niment réactualisable, une proposition « éternelle-
ment » immanente du monde-Musique.

Les propositions musicales 8xées par les partitions produisent ainsi 
de l’in8niment ouvert à partir d’un étroitement fermé. La  monographie 
musicienne constitue précisément la manière dont le musicien pensif se 

IV. Les raisonances du monde-Musique

120



ressaisit dans sa langue propre de ce paradoxe sous la 8gure d’un moment 
qu’il découpe dans la musique. D’où l’invention par le musicien de ce que 
« moment » veut ici dire puisque ce moment thématisé par la monographie 
n’est ni moment musical proprement dit (de ceux qu’un Schubert appelait 
tel  : l’intervalle de temps propre à un morceau de musique) ni moment 
étroitement chronologique (par exemple Leipzig-1744).

Ainsi la monographie musicienne relève d’une manière tout à fait parti-
culière de concevoir ce que « historique » veut dire, soit d’un régime d’his-
toricité qui lui est propre.

Examinons cela plus en détail.

13 – Régimes d’historicité
Nous partirons ici de la notion de régime d’historicité tel que le philo-

sophe Jacques Rancière la déploie plutôt que de celle avancée par l’historien 
François Hartog.

François Hartog

Chez François Hartog 27, la notion de régime d’historicité nomme une 
sorte d’expérience du temps en amont de toute manière de faire l’histoire, 
une condition de possibilité pour l’histoire qui s’attache à une concep-
tion du temps prioritairement nourrie d’un type de rapport au présent. 
Un  régime d’historicité, c’est ici une manière d’adosser l’Histoire à une 
conception du temps dont le foyer réside dans une conception du présent.

Jacques Rancière

Pour Jacques Rancière 28 par contre, un régime d’historicité est le nœud 
d’un partage des temps et d’une distribution possible/impossible. C’est 
donc à la fois trois choses :

1. Une distinction passé/présent/futur, distinction qui, en général, n’a 
pas nécessité de se constituer, comme chez François Hartog, à partir du 
présent ;

2. Une distinction du possible et de l’impossible ;

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

121

 



3. Une articulation des deux au sens où la séparation possible/impos-
sible non seulement n’est pas la même au passé, au présent et au futur mais 
au sens où le partage des temps est pensé comme distribution des possibles.

En fait un régime d’historicité, c’est une logique de pensée qui génère 
à la fois un partage des temps et une distribution des possibles – si par 
exemple on considère que le passé se di.érencie du présent par le fait qu’il 
ne serait plus possible de le modi8er — .

Une caractéristique importante des régimes d’historicité chez Jacques 
Rancière, c’est qu’ils ne sont pas eux-mêmes historicisés. Jacques Rancière 
déshistoricise les régimes d’historicité de François Hartog lesquels sont, 
pour ce dernier, rattachables à tel ou tel moment (en particulier à ce 
qu’il appelle pour aujourd’hui le présentisme). Pour Jacques Rancière au 
contraire, un régime d’historicité n’est pas exactement un régime « histo-
rique » au sens chronologiquement assignable à une période : par exemple 
son régime « moderne » ne désigne pas une séquence chronologiquement 
isolable mais un mode transversal à di.érentes séquences chronologiques, 
pouvant coexister avec d’autres (le post-modernisme, pourquoi pas…).

Ce concept de régime d’historicité peut-il nous aider à penser la manière 
dont la monographie musicienne con8gure l’historicité musicale ?

Procédons à nouveau par contraposition  : dégageons les manières 
d’opérer de la musicologie traditionnelle pour mieux distinguer, sur ce 
fond, la logique monographique propre au musicien pensif.

On propose ici de distinguer (au moins) deux régimes musicologiques 
– sans préjuger d’éventuelles autres… – qu’on dira respectivement encyclo-
pédiste ou savant, et historien ou narratif.

Régime encyclopédiste ou savant

On prélèvera le paradigme de ce premier type de régime dans la récente 
encyclopédie de la musique 29 qui, en couverture de son premier volume, 
expose très directement son projet :

Une encyclopédie pour le xxie siècle 
1. Musiques du xxe siècle

À lui seul, ce titre articule trois signi8ants :

IV. Les raisonances du monde-Musique

122



 — « encyclopédie », qui désigne un présent indexé par des savoirs (le 
second volume 30 s’intitule d’ailleurs : « Les Savoirs musicaux ») ;

 — « pour le xxie siècle », qui désigne ici un futur ;
 — « musiques du xxe siècle », qui désigne en l’occurrence un passé.

D’où une première con8guration où le présent est thématisé comme 
lieu du savoir (il s’agit dans ce livre d’un état actuel des savoirs), savoir sur 
le passé (xxe siècle) en vue du futur (xxie siècle). Le présent est ici une tran-
sition entre passé (xxe) et futur (xxie), un instant mobile où il y a lieu de se 
demander : que peut-on y savoir ? Il y a donc une continuité passé – présent 
– futur qui passe par un présent du savoir.

Se dessine là un croisement d’un partage des temps et d’une distribu-
tion du possible qui se fait sous le thème du savoir puisqu’il s’agit de se 
demander : que peut-on savoir aujourd’hui (au présent donc) sur le passé, 
éventuellement sur le présent (mais si le présent est un instant plutôt qu’un 
moment, cela n’a guère de sens), et sûrement pas sur le futur (on peut le 
deviner, le pressentir, pas le savoir). Son dessein propre – constituer un 
savoir actuel (au sens de l’instant présent) sur le passé et sans prise véri-
table sur le futur – con8gure le cœur même du régime d’historicité qu’on 
propose d’appeler encyclopédiste ou savant.

On lui opposera un autre régime musicologique qu’on dira cette fois 
historien ou narratif. a

Régime historien

La transformation par rapport au mode encyclopédiste tient aux points 
suivants :

1. Le passé a désormais pour enjeu d’être moins objet d’un savoir 
que sujet d’un récit. La cible est ici moins la production de savoirs que la 
construction d’un récit.

2. Le futur est considéré désormais moins comme destination des 
savoirs actuels (encyclopédie « pour » le xxie siècle) que comme lieu où se 
racontera notre présent. b

a. Régime narratif qui au demeurant trouve sa place dans telle ou telle contribution de 
l’encyclopédie précédente, qui se révèle ainsi être bâtie de manière relativement éclectique 
quant à ses méthodes.

b. Voir par exemple la contribution canulardesque à la précédente encyclopédie 
d’un certain Hans-Jakob Zanetti (pseudonyme de Jean-Jacques Nattiez, directeur de 

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

123

 



3. Le présent désormais est le lieu moins de récollection des savoirs que 
d’élaboration des récits.

Un nouveau mode de partage des temps opère ici, nouveau mode dont 
une des caractéristiques, par rapport au mode encyclopédiste précédent, est 
que le présent s’y articule di.éremment au futur puisque le récit au présent 
peut désormais s’étendre – en prédiction – jusqu’au futur.

Ce nouveau partage des temps s’articule à une nouvelle distribution du 
possible quant à la possibilité même de raconter chacun des temps distin-
gués  : le passé est racontable selon un critère de vraisemblance alors que 
le présent est irracontable (puisque sans épaisseur propre) tandis que tout 
récit du futur se dispose sous un principe d’irréalité. De plus, un interdit 
pèse sur ce type « historien » de récit, l’interdit majeur de l’historien, son 
péché capital : l’anachronisme.

Deux régimes en extériorité

Ces deux régimes musicologiques ont en commun d’être en extério-
rité par rapport à leur « objet »  : le passé n’y existe comme tel qu’à être 
constitué en extériorité du point d’un présent séparé. Le passé y est énoncé 
(en la forme d’un savoir ou d’un récit) selon une énonciation au présent que 
l’énoncé ne réduplique pas (le dire est ici séparé du dit).

En e.et, dans ces deux régimes :
1. Le présent est un instant mobile, sans le déploiement temporel 

immanent à un moment.
2. Ce présent instantané est délimité par le passé.
L’extériorité par rapport à la musique s’indique dans le fait que savoirs 

comme récits, s’ils se font bien ici au présent, portent essentiellement sur 
un passé séparé de l’instant présent puisque ce passé est connaissable ou 
racontable quand le présent ne l’est pas. Dans les deux cas, la musique qu’il 
s’agit de savoir ou de raconter relève « du passé » ; étant objet de savoir ou 
matière à récit, la musique est bien constituée en extériorité par rapport au 
musicologue qui produit ces savoirs et/ou ces récits.

 •

l’encyclopédie) qui, en 8n de volume, raconte au présent de 2045, le futur proche de l’ency-
clopédie en cours…

IV. Les raisonances du monde-Musique

124



Le régime d’historicité propre à la monographie musicienne se distingue 
point par point de ces régimes musicologiques.

14 – Régime musicien en intériorité
Le régime proprement musicien a pour caractéristique fondamentale 

qu’il se déploie en intériorité subjective à ce dont il traite. Ceci s’accorde 
aux deux traits suivants :

1. Le présent y devient un moment.
2. Le présent y devient le centre : non seulement l’origine de l’investiga-

tion mais en un sens sa cible même.
L’enjeu de ce régime s’attache ainsi à la constitution d’un moment 

présent sous l’hypothèse qu’un instant actuel (comme dans les deux 
régimes en extériorité) n’y su=t pas :

« Un présent fait défaut, faute que la foule ne déclare. » Mallarmé

On a donc ici un retournement : ce n’est plus le passé qui con8gure le 
présent, qui le prédispose, qui lui donne sens mais c’est au contraire un 
présent qui décide son passé. Le passé ne lègue nul héritage, et tout héritage 
(entendu comme condition sur le présent, conditionnement agissant sur ce 
qu’il y a à faire) est décidé au présent :

« Notre héritage n’est précédé d’aucun testament » René Char 31

D’où une transformation radicale dans le partage des temps passé/
présent/futur.

Concernant le passé

Si le passé n’est plus ce qui conditionne le présent, il devient ce qui est 
tenu – au présent – comme impuissant, saturé, inactif.

On a donc ici une conception non chronologique du passé :
 — On pourra dire, par exemple, que Schoenberg appartient au présent 

musical de ce livre quand un certain sérialisme saturé, chronologique-
ment postérieur au précédent, relève par contre de son passé.

 — Autre exemple  : pour le présent de l’intellectualité musicale qui 
s’a=rme dans ce livre, Jean-Sébastien Bach et son « Soli Deo Gloria » a 

a. Qui n’est pas exactement un « Ad majorem Dei Gloriam »…

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

125

 



relèvent davantage du présent de la pensée (on peut y voir en e.et une 
manière, proprement chrétienne, de soutenir que le musicien n’est nulle-
ment le constituant de la musique ni même son acteur mais bien son 
simple passeur) que la conception romantique (postérieure), dépassée et 
éteinte, d’une « musique absolue » (conception qui confond autonomie 
musicale et indépendance d’une tour d’ivoire).

Concernant le présent

Le présent devient un moment qui se déploie chronologiquement en 
conjoignant trois composantes :

 — un présent antérieur a,
 — un présent actuel,
 — un présent postérieur.

Corrélativement, le présent se trouve dans ce régime musicien indexé 
au projet de forcer un impossible  : le présent n’est plus la réalisation et le 
déploiement d’une possibilité léguée par le passé mais il est autoconstitué 
par le projet de rendre possible ce qui ne l’est pas (ainsi, pour Schoenberg, 
le projet de faire de la musique avec une série de douze sons procède du 
forçage d’un impossible, ce qu’on n’a d’ailleurs eu de cesse de lui reprocher 
jusqu’à aujourd’hui…).

Ce forçage s’accompagne alors d’une déclaration d’interdits propres 
(qui ne sont pas des impossibles)  : l’interdit par exemple du ton, ou du 
thématisme, ou de la carrure rythmique, etc.

Concernant le futur

Dans ce régime, le futur se trouve désormais scindé :
 — Pour partie, le futur appartient maintenant au présent (comme 

présent postérieur)  : demain relève sans doute du futur chronologique 
mais ce n’est plus un futur séparé du moment présent puisqu’il est 
embrassé dans l’immédiat d’un projet présent. Le futur simple est donc 
incorporé au présent.

 — Le « vrai » futur devient ici le futur antérieur : ce qui pourra se dire de 
ce moment présent non pas demain mais quand ce projet (qui soutend 

a. Qui n’est pas le « présent du passé » des Confessions de St Augustin…

IV. Les raisonances du monde-Musique

126



le moment présent) aura été accompli, quand ce présent aura saturé ses 
hypothèses de travail.

15 – Récapitulation
Récapitulons les enjeux de la monographie musicale.

Si l’Histoire, on l’a vue, est essentiellement a.aire d’hommes (et ce 
doublement puisqu’ils en sont à la fois l’objet et le sujet  a), l’historicité 
musicale est par contre essentiellement a.aire d’œuvres (elles en consti-
tuent l’acteur essentiel) mais l’exposition dans la langue de cette historicité 
musicale est a.aire spéci8que du musicien sans que pour autant celui-ci 
en devienne l’objet. Ainsi la monographie musicienne réinstalle les œuvres 
musicales au cœur de la musique. Elle restitue les œuvres comme acteurs 
de la musique, et dispose les musiciens comme passeurs (exécutants et 
« grapheurs »).

Ainsi, l’enjeu monographique se concentre sur le rapport du musicien 
à la musique.

Certes l’objet de la monographie est le rapport de l’œuvre à l’historicité 
musicale, mais son enjeu subjectif véritable est le rapport du musicien à ce 
rapport musical puisqu’une monographie est l’exposition dans la langue 
d’un rapport musical (à l’œuvre) qui ne relève pas de cette langue. En tant 
qu’exposé, la monographie vise le rapport musical de l’œuvre à l’historicité ; 
mais en tant qu’exposition, la monographie touche au rapport du musicien 
à ce rapport musical.

On dira donc  : dans la monographie, il s’agit, pour le musicien, de 
produire l’Idée musicienne d’un moment du monde-Musique. Cette Idée 
musicienne se dégage dans la langue lors même que le moment du monde-
Musique en question, par contre, s’a=rme musicalement par le jeu de 
l’interprète.

Au total, il est alors légitime de répondre ainsi à notre question de 
départ :

Quel rapport la musique entretient-elle avec sa propre historicité ?
Un rapport entrelaçant généalogies, archéologies, contemporanéités 

et historialités, rapport que le musicien pensif expose dans la langue des 

a. Au sens grammatical de ces termes…

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

127

 



monographies en sorte d’arrimer plus étroitement sa vie de musicien à une 
Idée de la musique à l’œuvre !

Notes bibliographiques
Références

1. Apologie pour l’histoire ou le Métier d’historien, Paris, Armand Colin, 1993-2002, 
p. 50

2. Ibid. p. 51
3. Ibid. p. 52
4. Cité par Marc Bloch (ibid. p. 51)
5. Ibid. p. 51
6. Préface (1869) à L’histoire de France, p. 400
7. L’histoire d’Homère à Augustin : Préfaces des historiens et textes sur l’histoire (dir. 

François Hartog ; Seuil ; Points-Essais ; 1999  ; p. 17)
8. op. cit. p. 52
9. Cité par G.  Bourdé et H.  Martin  : Les écoles historiques (Seuil ; Points-

Histoire ; 1997  ; p. 332)
10. Comment on écrit l’histoire (Seuil ; Points-Histoire ; 1971  ; p. 48)
11. op. cit. en II. vii.4
12. Journal (tome II, p. 261)
13. Domenico Scarlatti (Jean-Claude Lattès ; 1982)
14. Debussy and Wagner (Eulenburg Books, London ; 1979)
15. Free jazz et Black power (Galilée ; 1979)
16. Cf. le polycopié Ens 2005-2006 : www.entretemps.asso.fr/Wagner/Parsifal
17. Voir la séance du 21 février 2006 (Ens) : « Parsifal. VII : Le moment-Parsifal dans 

l’Œuvre de Wagner » wwww.entretemps.asso.fr/Wagner/Parsifal/7.htm
18. Voir la séance du 7 mars 2006 (Ens) : « Parsifal. VIII : Généalogie descendante 

(1) : Debussy » wwww.entretemps.asso.fr/Wagner/Parsifal/8.htm
19. Voir la séance du 21 mars 2006 (Ens)  : « Parsifal. IX  : Généalogie descendante 

(2) : la musique de 8lm » wwww.entretemps.asso.fr/Wagner/Parsifal/9.htm
20. Foucault (Minuit ; 1986  ; p. 58)
21. Marcel Beau8ls  : Comment l’Allemagne est devenue musicienne (Robert 

La.ont ; 1983)
22. Note conjointe sur M. Descartes
23. op. cit. p. 153
24. Cité par G. Bourdé et H. Martin (Les écoles historiques, p. 28) – Véri8er
25. Sixièmes réponses des Objections et réponses aux Méditations (La Pléiade ; p. 535)

IV. Les raisonances du monde-Musique

128



26. Lettre au P. Mesland du 2 mai 1644 (La Pléiade ; p. 1167)
27. Régimes d’historicité (Seuil, 2003)
28. Le partage du sensible (la Fabrique ; 2000) – Malaise de l’esthétique (Galilée ; 2004)
29. Musiques. Une encyclopédie pour le xxie siècle (sous la direction de J.-J. Nattiez ; 

Actes Sud/Cité de la musique ; 2003)
30. 2004
31. 62e feuillet d’Hypnos

iv. Musique et histoire : Éloge de la monographie  

129

 




