
vi. Musique et politique :  
Des rapports qui ne vont guère de soi

1 – Question d’intersubjectivités
Avec ce chapitre consacré à l’examen des rapports envisageables entre 

musique et politique – à bien y regarder, une étrangeté plutôt qu’une 
évidence… –, nous abordons plus centralement la question des rives de 
l’intersubjectivité.

En e5et, cette question de l’intersubjectivité comporte deux volets.

Intersubjectivité « homogène »

Le premier concerne les confrontations entre subjectivités de même 
obédience – dans notre cas, entre subjectivités musicales ; la matérialité 
propre de ce type d’intersubjectivité (qu’on dira, faute de mieux, homo-
gène) est bien établie pour chaque domaine de pensée considéré : il s’agira 
par exemple à l’intérieur des mathématiques de la rivalité entre théories 
alternatives (entre axiomatisations non équivalentes d’un même domaine, 
entre théorisations classique et intuitionniste d’un même ensemble de 
problèmes, etc.). À l’intérieur de la politique, cette confrontation des 
subjectivités occupe une place particulièrement manifeste s’il est vrai qu’il 
n’y a jamais de politique que contre une autre politique, qu’il n’est donc de 
politique qui ne partage les consciences et ne voit s’a5ronter deux camps 
subjectivement attachés, dans la même situation concrète, à des enjeux 
contradictoires (le consensus est a5aire de gestion apolitique, la politique 
est a5aire de dissensus).

Dans notre monde-Musique, le lieu même de l’intersubjectivité musi-
cale est celui du concert a et c’est très exactement pourquoi cette pratique 
du concert, musicalement entendue, est si capitale pour l’art musical : loin 
d’être une simple convention sociale et anthropologique, le concert, comme 
lieu de confrontation entre intensions et donc subjectivations musicales, est 
une composante centrale de la matérialisation des subjectivités musicales.

a. Cf. I. x

171



Intersubjectivité hétéronome

Mais il y a une tout autre forme d’intersubjectivité – qu’on dira ici, 
faute de mieux, hétéronome – qui s’attache cette fois aux rencontres (plutôt 
qu’aux confrontations) entre subjectivités hétérogènes : par exemple entre 
subjectivités mathématique et musicale a, ou entre subjectivité cinémato-
graphique b ou poétique c et subjectivité musicale, mais aussi – tel est le dé8 
de ce chapitre – entre subjectivités politique et musicale.

La question est alors : existe-t-il bien de telles rencontres, qu’est-ce qui 
les rendrait possibles, quel en serait cette fois le lieu propre ?

!èse

La thèse que nous voudrions soutenir ici est la suivante  : de telles 
rencontres existent bien à mesure exacte du fait qu’il y a bien des musiciens 
militants et des militants musiciens, lesquels s’avèrent le lieu même de telles 
rencontres. Soit les deux orientations suivantes :

 — s’il y a lieu de s’interroger sur d’éventuels rapports musique et poli-
tique, cela ne tient aucunement à une supposée interaction structu-
rale ou objectale de ces deux espaces de pensée mais bien à l’existence 
concrète d’individus venant enchaîner successivement deux types de 
pratique ;

 — le dividu est le lieu matériel où cette intersubjectivité qu’on a dite 
hétéronome prend tournure, et c’est très exactement pour cette raison 
qu’on a choisi, dans ce livre, de parler d’un dividu plutôt que d’individu.
Que la rencontre se produise « dans » le dividu – mieux  : que cette 

rencontre soit ce qui divise l’individu et dispose un dividu partagé entre ses 
incorporations successives à des processus subjectifs hétéronomes (amou-
reux, artistique, politique…) – n’implique nullement que cette rencontre 
ait ce dividu pour enjeu : le dividu n’est ici qu’un support matériel pour une 
processus (ici celui de la rencontre) qui le dépasse et le traverse de part en 
part. Le dividu, somme toute, se retrouve ici tel un instrument de musique : 
tel une 9ûte ou une clarinette venant capter, selon son embouchure, un 
sou:e exogène pour mieux le mixer dans les cavités et résonateurs de son 

a. Cf. II. vi ou III. v…
b. Cf. IV. vii
c. Cf. IV. viii

IV. Les raisonances du monde-Musique

172



corps propre en sorte de projeter en sortie, selon son pavillon cette fois, une 
sonorité discursivement modelée.

2 – Question de synthèses…
L’étrangeté de la rencontre hétéronome tient alors au fait que ce qui 

est instrument (de musique) ne saurait être ipso facto instrument militant, 
ne serait-ce que parce qu’on fait de la politique avec des mots quand on 
fait de la musique sans paroles. D’où bien sûr que le poncif de la rencontre 
musique-politique se donne dans la coexistence de musique et de mots, 
dans la mise en musique de textes politiques, dans la politisation des textes 
que chante la musique.

Or l’instrument musical qui chante et l’instrument vocal qui parle ne 
coïncident pas exactement : certes, on l’a dit à di5érentes reprises a, dans une 
mélodie, c’est bien la même voix qui parle et qui chante (il n’y a pas deux 
voix hétérogènes superposées ou accolées) mais cette indistinction est bien 
le résultat d’une conjonction (conjonction précisément d’un instrument qui 
parle et d’un autre qui chante) venant fusionner deux voix en une seule. 
Plus encore, la division subjective des « instruments » est manifeste : ce n’est 
que successivement que le même individu se trouve éventuellement faire 
de la musique puis faire de la politique (l’unique temps chronologique ne 
venant ici qu’envelopper deux types hétérogènes de temps, respectivement 
musicale et politique…) en sorte que s’il envisage de rapporter un faire à 
l’autre, cette exigence revient alors pour lui à transformer une connexion 
(succession) en conjonction (simultanéité).

Formulons cela dans le vocable deleuzien des trois types de synthèse : 
le dividu musicien « et » militant, supportant une succession (connexion) 
impossible à synthétiser, s’interroge  : « Dois-je endurer une perpétuelle 
synthèse disjonctive (le balancier indé8niment répété d’un “ou bien la 
musique, ou bien la politique” où le “et” du “musique et politique” désigne 
une alternative exclusive), ou puis-je espérer, en quelques moments singu-
liers, une synthèse conjonctive où cette fois ce même “et” soit celui d’une 
même voix “qui parle et chante à la fois” ? »

a. Cf. III. vi. 6, IV. ii. 7…

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

173

 



Une nouvelle énonciation

On l’aura pressenti : en ce point où une intersubjectivité (qui n’est plus 
proprement musicale mais s’atteste essentiellement « hétéronome ») se foca-
lise sur le dividu musicien « et » militant, il nous faut changer de ton subjectif 
et passer au « je »  : seule l’énonciation en première personne du singulier 
est susceptible d’indiquer les enjeux en termes de synthèse (connective, 
conjonctive, disjonctive ?) du « et ». Ainsi il ne sera pas pareil d’énoncer  : 
« Le dividu musicien et militant s’interroge sur le type de synthèse dont la 
rencontre successive d’une musique et d’une politique en un même corps 
physiologique est grosse », ou de dire : « Je m’interroge, comme musicien et 
militant, sur les éventuelles possibilités de synthèse entre musique et poli-
tique dont je pourrais être si ce n’est l’acteur du moins l’agent. »

Prolongeons donc l’investigation au principe de ce chapitre sous le signe 
plus explicite d’une énonciation subjectivée parlant en son nom propre et 
déployons là désormais sous l’index d’un « je ».

3 – Un examen subjectif des objectivations
Recourir au « je » ne doit pas m’empêcher d’examiner, en subjectivité 

assumée, ce qu’il en est des di5érentes manières de rapporter musique et 
politique, en particulier ce qu’il en est précisément pour ceux qui mettent 
leur subjectivité propre… à récuser toute forme de subjectivité au nom 
d’une objectivité neutralisante. En  e5et, comme on va le voir, la grande 
majorité des écrits consacrés à cette thématique « musique et politique » se 
présentent sous la 8gure d’une objectivation, d’un discours se représentant 
comme objectivant la diversité de rapports existants entre musique et poli-
tique. Qu’il s’agisse bien là d’une représentation, aliénant ses présupposés 
subjectifs, doit être alors présenté, et si, comme je le soutiens ici, l’expres-
sion « musique et politique » est bien essentiellement a5aire de subjecti-
vation, nullement d’objectivité des pratiques humaines et sociales, il me 
faut aussi montrer de quelle manière les discours objectivants, comme tout 
autres, relèvent de subjectivités particulières, d’enjeux et d’intérêts spéci-
8ques, et nullement d’une « neutralité axiologique » qui n’est que le dégui-
sement pédant d’un parti pris acharné.

IV. Les raisonances du monde-Musique

174



Une triple subjectivation à l’œuvre

J’attaquerai donc ce chapitre par un tour d’horizon esquissant quelques 
grandes orientations de pensée en matière de rapport « musique et poli-
tique » sous l’hypothèse qu’une triple subjectivation est toujours ici à 
l’œuvre :

 – l’une en matière de musique  : qui se réclame ici de quel type de 
musique ?

 – l’autre en matière de politique  : qui se réclame ici de quel type de 
politique ?

 – la dernière en8n en matière de rapport possible : qui se réclame ici (un 
philosophe, un socio-politologue, un musicien, un militant ?) de quel projet 
de rapporter musique « et » politique ?

4 – Point de vue « objectivant »
Lisons par exemple le texte d’ouverture d’un dossier socio-musicolo-

gique consacré à « musique et politique ». Voici comment l’éditeur 1 entre-
prend de légitimer notre tandem :

« La musique en tant que production culturelle et forme symbolique parti-
cipe de la vie sociale. […] Mise en forme d’un partage, elle uni+e des groupes et 
contribue à leurs mobilisations, accompagne des célébrations et des rites, excite 
à la violence et au combat comme à la ferveur et à l’e,usion, bref, révèle des 
processus sociaux et politiques. […] La musique relève de la politique en ce qu’elle 
est supposée dotée d’un pouvoir, de faire croire ou de faire faire ». D’où la néces-
sité d’une « prise en compte de la fonction politique de la musique ».

Ici l’énonciation se veut neutre, purement constatative, en sorte de 
rehausser l’adéquation des énoncés à une réalité supposée donnée.

Il saute pourtant aux yeux que cette série d’énoncés est saturée de partis 
pris qu’aucune « réalité » n’assure, énoncés qui s’autojusti8ent simplement 
d’être en accord avec la doxa « politilogique ».

En e5et la corrélation « musique et politique » découle ici :
 — d’une caractérisation de la musique comme culture,
 — d’une caractérisation de la politique comme pouvoir,
 — de l’instauration d’une médiation entre culture et pouvoir par la caté-

gorie du lien social,

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

175

 



 — en8n d’une transitivité globale postulée entre tous ces termes.
Soit l’enchaînement suivant musique-culture-social-pouvoir-politique 

censé relier musique « et » politique, enchaînement dont le noyau serait le 
syllogisme suivant :

 — Est politique qui a pouvoir, pouvoir en particulier sur le lien social.
 — Or la musique en tant que culture a un tel pouvoir sur du lien social.
 — Donc la musique a une fonction politique.

D’où le schème suivant :

musique

culture

social

pouvoir

politique

Quelques remarques

D’abord le « et » ainsi produit n’est pas symétrique : il faudrait un autre 
syllogisme pour prendre en compte une circulation inverse dégageant une 
éventuelle fonction esthétique (à la limite musicale) de la politique.

Ensuite le caractère intimement prescriptif (et non pas constatatif) de 
cet enchaînement s’avoue symptomalement dans un autre énoncé du texte 
rapporté plus haut puisqu’il y est déclaré :

« La musique apparaît garante de l’intersubjectivité qui fonde le lien social » 2

Déclarer le principe d’une garantie et d’une fondation, c’est bien sûr 
aCcher une subjectivité…

Il est ainsi clair que cette logique, loin d’être en objectivité savante 
et « scienti8que », relève d’un parti pris qui, de se présenter aujourd’hui 
comme une doxa, n’en est pas moins un parti pris, parmi bien d’autres.

IV. Les raisonances du monde-Musique

176



Objections

On objectera alors qu’il convient :
 — d’opposer à la musique-culture (celle qui contribue à l’auto-identi8-

cation des groupes sociaux) une musique-art, laquelle, loin de rassem-
bler, divise et sépare bien plus qu’elle ne relie a ;

 — de refuser de centrer la politique sur la question du pouvoir (c’est un 
axiome d’obédience sourdement léniniste b que la politique se concen-
trerait en la question du pouvoir, en l’occurrence d’ailleurs celle du 
pouvoir d’État c, nullement de tout « pouvoir d ») ;

 — de mettre en doute la représentation supposée du lien social à l’inté-
rieur de la politique via la médiation du pouvoir (là encore, c’est un 
axiome spéci8que, et qui ne va nullement de soi, que de soutenir une 
représentation politique des classes sociales…) ;

 — au total de contester la possibilité de fonder une transitivité quel-
conque par des catégories aussi générales et ambivalentes.

Remarquons, au passage, l’opération récurrente consistant à substan-
tiver ces catégories pour signi8er l’essence supposée apte à remplir les 
diversités considérées : les musiques deviennent « le musical », les cultures 
deviennent « le culturel », les sociétés deviennent « le social », les di5é-
rents pouvoirs se rassemblent dans « le pouvoir », et les politiques rivales 
deviennent « le politique ».

Une objectivation « marxienne »

Ce discours objectivant – qu’on appellera socio-politique —, discours qui 
fait pivoter le couple désiré musique-politique sur la médiation « du social » 

a. Comme on l’a vu, l’écoute musicale singularise plutôt qu’elle ne mêle ou fusionne (ce 
qui ne lui interdit nullement, tout au contraire, d’engager quelque universalité…).

b. Il est toujours frappant de constater combien nos politologues occidentaux de la démo-
cratie représentative, recourant à des axiomes propres à réduire la question de la politique à 
celle du pouvoir d’État, mettent, sans même s’en rendre compte, leurs pas dans ceux du stali-
nisme. Par exemple, le jdanovisme, entendu comme manière étatique de normer l’art à ses 
e5ets quantitatifs, est l’idéologie spontanée… des « politiques culturelles » parlementaires…

c. Il  y a certes chez Lénine une corrélation politique-pouvoir-révolution  – « Le 
problème fondamental de toute révolution est celui du pouvoir. » (Sur la dualité du 
pouvoir, 9 avril 1917) – mais ce n’est pas là pour autant une identité.

d. Remarquons que l’axiome inverse – celui que convoque implicitement notre polito-
logue (« tout pouvoir concentre des enjeux politiques ») – n’est aucunement, comme on aime 
souvent le faire accroire, un axiome de Michel Foucault…

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

177

 



(ou « des rapports sociaux », ou « du lien social », ou « de la société »…) tire sa 
prétention à l’incontestable d’uni8er aujourd’hui deux familles de pensée 
politique d’origines di5érentes  : l’une relevant de la politologie tradition-
nelle (visant à légitimer le fonctionnement de l’État parlementaire et de ses 
partis via une représentation « citoyenne »), l’autre relevant d’un certain 
marxisme (tirant parti de la péremption de ses prescriptions « révolution-
naires » pour le cantonner à une pseudo-scienti8cité des rapports sociaux) 
que j’appellerai marxien.

Je ne m’étendrai pas sur la première généalogie  : cette politologie est 
traditionnelle, installée au centre des di5érents parlementarismes, et n’a 
plus aujourd’hui d’autre tranchant subjectif que d’appeler les « citoyens » 
occidentaux à défendre leurs privilèges face à « la barbarie orientale du 
Mal »…

La seconde mérite un examen plus détaillé : elle est à la fois plus située 
historiquement (à l’horizon de la 8n du marxisme comme projet politique) 
et plus ambiguë subjectivement.

5 – D’un obscurantisme « marxien »
Je déclarerai donc marxienne (ou marxiste vulgaire) la conception selon 

laquelle les partages sociaux constitueraient les enjeux même du pouvoir 
politique (comme défense des intérêts propres à tel ensemble social), ces 
partages se représenteraient en politique (laquelle se concentrerait en la 
question du pouvoir d’État), en sorte que toute culture, étant puissance 
socialisante, en viendrait ainsi à disposer de fonction politique. Est ainsi 
marxienne la position prétendant retenir de Karl Marx les analyses écono-
mico-sociales (du Capital…) en les dépouillant de leur tranchant subjectif 
proprement politique c’est-à-dire émancipateur.

Marx fondait son matérialisme sur une subjectivité militante…

Il est pourtant patent que Marx a, dès le départ de son entreprise, mis la 
subjectivité (militante), non l’objectivité socio-politique, au principe même 
de sa pensée a  . Mieux encore  : mettre la subjectivité (révolutionnaire) au 
principe de la pensée était pour lui le moyen de renouveler le matérialisme, 

a. La  disjonction politique du subjectif par rapport à l’objectif s’appelle chez Marx 
« communiste » et chez Lénine « avant-garde ». Chez les deux, l’organisation du subjectif, non 
transitive à l’organisation objective, s’appelle « parti ».

IV. Les raisonances du monde-Musique

178



là où ce qu’il appelait l’ancien matérialisme – celui de Feuerbach – condui-
sait à une objectivation conservatrice du monde a. 

Il suCt de relire les célèbres thèses sur Feuerbach de  1845  3  pour 
retrouver le tranchant subjectif que Marx mettait au principe de son entre-
prise de pensée.

S’agissant ici d’examiner comment il est loisible ou non de corréler 
musique et politique, je rehausserai le parti pris subjectif de ces thèses en 
les transposant analogiquement dans un champ purement musical  : il ne 
s’agira pas ainsi de prôner un retour à Marx, moins encore une applica-
tion à la musique des thèses marxistes ( ?!) mais seulement de rehausser 
l’importance (y compris en musique) de disjoindre subjectif et objectif.

Examiner les possibilités subjectives de rapporter musique et politique, 
ce sera donc examiner avant tout les manières musiciennes et/ou mili-
tantes de le faire puisque, de même que le musicien est celui qui fait (de) la 
musique, le militant est celui qui fait (de) la politique.

 •
Je commencerai par quelques portraits monographiques en sorte de 

baliser un champ des possibles.

Si musique et politique peuvent être mises en rapport, examiner les 
manières propres à la musique de rapporter l’une à l’autre implique de 
distinguer – nous y sommes désormais habitués dans ce livre – ces deux 
8gures de l’action musicale que portent l’œuvre d’une part et le musicien 
d’autre part. Cela revient à distinguer pensée musicale (à l’œuvre) et pensée 
musicienne (ou intellectualité musicale du musicien).

Dans le premier cas, il s’agira de se demander comment telle ou telle 
œuvre musicale se rapporte à telle ou telle politique ; dans le second, 
comment tel ou tel musicien thématise, formule, envisage des rapports 
possibles entre musique et politique .

a. Relevons au passage ce point  : le matérialisme de Marx se constitue par scission 
du matérialisme de Feuerbach plus encore que contre l’idéalisme de Hegel. Tout de même 
aujourd’hui pour le matérialisme de type nouveau (cf. II.  vii) dont notre présent livre se 
réclame.

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

179

 



Onze thèses de Marx sur Feuerbach Onze thèses sur un matérialisme marxien en matière de musique
I Le principal défaut de tout le matérialisme passé – y compris celui de Feuerbach 

– est que l’objet, la réalité, le monde sensible n’y sont saisis que sous la forme 
d’objet ou d’intuition, mais non en tant qu’activité humaine concrète, en tant que 

pratique, de façon subjective. […] C’est pourquoi il ne comprend pas l’impor-
tance de l’activité « révolutionnaire », de l’activité pratique critique.

Le principal défaut de tout le sociologisme marxien est que la musique n’y est saisie 
que sous la forme d’objet mais non en tant qu’activité musicale concrète, en tant que 

pratique, de façon subjective. C’est pourquoi il ne comprend pas l’importance de 
l’activité créatrice, de l’activité pratique inventive.

II La question de savoir si la pensée humaine peut aboutir à une vérité objective 
n’est pas une question théorique mais une question pratique. C’est dans la 
pratique qu’il faut que l’homme prouve la vérité, c’est-à-dire la réalité, et la 

puissance, l’en-deçà de sa pensée. La discussion sur la réalité ou l’irréalité de la 
pensée, isolée de la pratique, est purement scolastique.

La question de savoir si la pensée musicale peut aboutir à une vérité n’est pas une 
question théorique mais une question pratique. C’est dans la pratique qu’il faut que la 
musique prouve la vérité, c’est-à-dire la réalité, et la puissance, l’en-deçà de sa pensée. 
La discussion sur la réalité ou l’irréalité de la pensée musicale, isolée de la pratique, 

est purement scolastique.
III La doctrine matérialiste qui veut que les hommes soient des produits des 

circonstances et de l’éducation, que, par conséquent, des hommes transformés 
soient des produits d’autres circonstances et d’une éducation modi"ée, oublie 
que ce sont précisément les hommes qui transforment les circonstances et que 
l’éducateur a lui-même besoin d’être éduqué. C’est pourquoi elle tend inévita-

blement à diviser la société en deux parties dont l’une est au-dessus de la société 
[…].

La coïncidence du changement des circonstances et de l’activité humaine 
ne peut être considérée et comprise rationnellement qu’en tant que pratique 

révolutionnaire.

La doctrine marxienne qui veut que les œuvres musicales soient des produits des 
circonstances [le monde-Musique] et de l’éducation musicales, que, par conséquent, 
des œuvres transformées soient des produits d’autres circonstances et d’une éduca-
tion musicale modi"ée, oublie que ce sont précisément les œuvres qui transforment 
les circonstances musicales [le monde-Musique] et que l’éducateur musicien a lui-

même besoin d’être musicalement éduqué. C’est pourquoi elle tend inévitablement à 
diviser la musique en deux parties [les œuvres et les musiciens] dont l’une [les musi-

ciens] est au-dessus de la musique.
La coïncidence du changement des circonstances et de l’activité musicale ne peut être 

considérée et comprise rationnellement qu’en tant que pratique créatrice.
IV […] Son [Feuerbach] travail consiste à résoudre le monde religieux en sa base 

temporelle. Il ne voit pas que, ce travail une fois accompli, le principal reste 
encore à faire. […]

Le travail du sociologue marxien consiste à résoudre le monde-Musique en sa base 
sociale. Il ne voit pas que, ce travail une fois accompli, le principal reste encore à faire.

V Feuerbach […] ne considère pas le monde sensible en tant qu’activité pratique 
concrète de l’homme.

Le sociologue marxien ne considère pas la musique en tant qu’activité concrète à 
l’œuvre.

VI […] L’essence humaine n’est pas une abstraction inhérente à l’individu isolé. 
Dans sa réalité, elle est l’ensemble des rapports sociaux. […]

L’essence musicale n’est pas une abstraction inhérente au dividu musicien isolé. Dans 
sa réalité, elle est l’ensemble des rapports musicaux [constituant le monde-Musique].

VII C’est pourquoi Feuerbach ne voit pas que l’« esprit religieux » est lui-même un 
produit social et que l’individu abstrait qu’il analyse appartient en réalité à une 

forme sociale déterminée.

C’est pourquoi le sociologue marxien ne voit pas que l’« esprit musicien » est lui-
même un produit musical et que l’individu musicien abstrait qu’il analyse appartient 

en réalité à une forme musicale déterminée. [Il ne voit pas que c’est la musique qui 
fait le musiciena].

VIII La vie sociale est essentiellement pratique. […] La vie musicale est essentiellement pratique.
IX Le point le plus élevé auquel atteint le matérialisme intuitif, c’est-à-dire le maté-

rialisme qui ne conçoit pas le monde matériel comme activité pratique, est la 
façon de voir des individus pris isolément dans la « société bourgeoise ».

Le point le plus élevé auquel atteint le sociologisme marxien, c’est-à-dire celui qui ne 
conçoit pas le monde-Musique comme pratiquement agi par les œuvres musicales, est 

la façon de voir des musiciens pris dans les « sociétés musiciennes ».
X Le point de vue de l’ancien matérialisme est la société « bourgeoise ». Le point de 

vue du nouveau matérialisme, c’est la société humaine, ou l’humanité socialisée.
Le point de vue du sociologisme marxien est la société « musicienne ». Le point de vue 
du matérialisme musicien, c’est la « société » proprement musicale [des morceaux de 

musique], ou la musique comme monde-Musique.
XI Les philosophes n’ont fait qu’interpréter le monde de di$érentes manières, mais 

il s’agit de le transformer.
Les sciences humaines n’ont fait qu’interpréter le monde-Musique de di$érentes 

manières, mais il s’agit de le transformer.
1. Marx : « C’est d’abord la musique qui éveille le sens musical de l’homme. » (Manuscrits de 1844, Éd. Sociales, 1968, p. 93).

IV. Les raisonances du monde-Musique

180



Onze thèses de Marx sur Feuerbach Onze thèses sur un matérialisme marxien en matière de musique
I Le principal défaut de tout le matérialisme passé – y compris celui de Feuerbach 

– est que l’objet, la réalité, le monde sensible n’y sont saisis que sous la forme 
d’objet ou d’intuition, mais non en tant qu’activité humaine concrète, en tant que 

pratique, de façon subjective. […] C’est pourquoi il ne comprend pas l’impor-
tance de l’activité « révolutionnaire », de l’activité pratique critique.

Le principal défaut de tout le sociologisme marxien est que la musique n’y est saisie 
que sous la forme d’objet mais non en tant qu’activité musicale concrète, en tant que 

pratique, de façon subjective. C’est pourquoi il ne comprend pas l’importance de 
l’activité créatrice, de l’activité pratique inventive.

II La question de savoir si la pensée humaine peut aboutir à une vérité objective 
n’est pas une question théorique mais une question pratique. C’est dans la 
pratique qu’il faut que l’homme prouve la vérité, c’est-à-dire la réalité, et la 

puissance, l’en-deçà de sa pensée. La discussion sur la réalité ou l’irréalité de la 
pensée, isolée de la pratique, est purement scolastique.

La question de savoir si la pensée musicale peut aboutir à une vérité n’est pas une 
question théorique mais une question pratique. C’est dans la pratique qu’il faut que la 
musique prouve la vérité, c’est-à-dire la réalité, et la puissance, l’en-deçà de sa pensée. 
La discussion sur la réalité ou l’irréalité de la pensée musicale, isolée de la pratique, 

est purement scolastique.
III La doctrine matérialiste qui veut que les hommes soient des produits des 

circonstances et de l’éducation, que, par conséquent, des hommes transformés 
soient des produits d’autres circonstances et d’une éducation modi"ée, oublie 
que ce sont précisément les hommes qui transforment les circonstances et que 
l’éducateur a lui-même besoin d’être éduqué. C’est pourquoi elle tend inévita-

blement à diviser la société en deux parties dont l’une est au-dessus de la société 
[…].

La coïncidence du changement des circonstances et de l’activité humaine 
ne peut être considérée et comprise rationnellement qu’en tant que pratique 

révolutionnaire.

La doctrine marxienne qui veut que les œuvres musicales soient des produits des 
circonstances [le monde-Musique] et de l’éducation musicales, que, par conséquent, 
des œuvres transformées soient des produits d’autres circonstances et d’une éduca-
tion musicale modi"ée, oublie que ce sont précisément les œuvres qui transforment 
les circonstances musicales [le monde-Musique] et que l’éducateur musicien a lui-

même besoin d’être musicalement éduqué. C’est pourquoi elle tend inévitablement à 
diviser la musique en deux parties [les œuvres et les musiciens] dont l’une [les musi-

ciens] est au-dessus de la musique.
La coïncidence du changement des circonstances et de l’activité musicale ne peut être 

considérée et comprise rationnellement qu’en tant que pratique créatrice.
IV […] Son [Feuerbach] travail consiste à résoudre le monde religieux en sa base 

temporelle. Il ne voit pas que, ce travail une fois accompli, le principal reste 
encore à faire. […]

Le travail du sociologue marxien consiste à résoudre le monde-Musique en sa base 
sociale. Il ne voit pas que, ce travail une fois accompli, le principal reste encore à faire.

V Feuerbach […] ne considère pas le monde sensible en tant qu’activité pratique 
concrète de l’homme.

Le sociologue marxien ne considère pas la musique en tant qu’activité concrète à 
l’œuvre.

VI […] L’essence humaine n’est pas une abstraction inhérente à l’individu isolé. 
Dans sa réalité, elle est l’ensemble des rapports sociaux. […]

L’essence musicale n’est pas une abstraction inhérente au dividu musicien isolé. Dans 
sa réalité, elle est l’ensemble des rapports musicaux [constituant le monde-Musique].

VII C’est pourquoi Feuerbach ne voit pas que l’« esprit religieux » est lui-même un 
produit social et que l’individu abstrait qu’il analyse appartient en réalité à une 

forme sociale déterminée.

C’est pourquoi le sociologue marxien ne voit pas que l’« esprit musicien » est lui-
même un produit musical et que l’individu musicien abstrait qu’il analyse appartient 

en réalité à une forme musicale déterminée. [Il ne voit pas que c’est la musique qui 
fait le musiciena].

VIII La vie sociale est essentiellement pratique. […] La vie musicale est essentiellement pratique.
IX Le point le plus élevé auquel atteint le matérialisme intuitif, c’est-à-dire le maté-

rialisme qui ne conçoit pas le monde matériel comme activité pratique, est la 
façon de voir des individus pris isolément dans la « société bourgeoise ».

Le point le plus élevé auquel atteint le sociologisme marxien, c’est-à-dire celui qui ne 
conçoit pas le monde-Musique comme pratiquement agi par les œuvres musicales, est 

la façon de voir des musiciens pris dans les « sociétés musiciennes ».
X Le point de vue de l’ancien matérialisme est la société « bourgeoise ». Le point de 

vue du nouveau matérialisme, c’est la société humaine, ou l’humanité socialisée.
Le point de vue du sociologisme marxien est la société « musicienne ». Le point de vue 
du matérialisme musicien, c’est la « société » proprement musicale [des morceaux de 

musique], ou la musique comme monde-Musique.
XI Les philosophes n’ont fait qu’interpréter le monde de di$érentes manières, mais 

il s’agit de le transformer.
Les sciences humaines n’ont fait qu’interpréter le monde-Musique de di$érentes 

manières, mais il s’agit de le transformer.
1. Marx : « C’est d’abord la musique qui éveille le sens musical de l’homme. » (Manuscrits de 1844, Éd. Sociales, 1968, p. 93).

note tableau a 

a. Marx : « C’est d’abord la musique qui éveille le sens musical de l’homme. » (Manuscrits de 1844, 
Éd. Sociales, 1968, p. 93).

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

181

 



Au total, j’examinerai di5érents points de vue a envisageant la possibi-
lité de rapports musicaux et musiciens entre musique et politique :

 — ceux de deux œuvres musicales (l’une de Proko8ev, l’autre de 
Zimmermann),

 — ceux de trois compositeurs (Schoenberg, Pousseur et Eisler),
 — celui (sociologique) d’Adorno,

et j’achèverai ce petit tour d’horizon en examinant le rapport à la 
musique de quelques subjectivités spéci8quement politiques.

6 – Subjectivité musicale (1) : Octobre, de Prokofiev
Il s’agit ici de la cantate composée par Proko8ev pour le vingtième 

anniversaire de la révolution d’octobre 1917. Terminée en 1937, cette œuvre 
dut attendre mai 1966 pour être partiellement créée, amputée de ses deux 
mouvements basés sur des discours de Staline. Sa première création inté-
grale n’aura lieu qu’en 1992, à Londres.

Le plan de cette cantate (de trois quarts d’heure) indique à lui seul son 
parti pris :

1. Prélude (Début du Manifeste du parti communiste de Marx et Engels)
2. Les philosophes (11e thèse sur Feuerbach de Marx)
3. Interlude
4. « Une petite bande solide » (extraits de Que faire ? de Lénine)
5. Interlude
6. Révolution (discours et articles de Lénine en 1917)
7. Victoire (discours et articles de Lénine en 1917)
8. Le serment (discours de Staline à la mort de Lénine)
9. Symphonie
10. La Constitution (discours de Staline)
Les textes utilisés (dans sept mouvements sur dix) sont des textes poli-

tiques, qui, en ce qui concerne Marx et Lénine, s’aCrment plus militants 
que théoriques. Ils insistent sur la subjectivité politique, sur l’action révolu-
tionnaire, sur la dimension intervenante de l’activité politique.

Ces textes sont tantôt chantés, tantôt simplement récités et mêlés à de 
vastes e5ectifs tant orchestraux (trois formations supplémentaires sont 

a. Je m’en tiendrai ici à des prises de position internes au xxe siècle.

IV. Les raisonances du monde-Musique

182



mises en œuvre  : petits ensembles d’accordéons, de saxhorns, et de brui-
tage) que vocaux.

La musique incorpore explicitement les bruits de la révolution d’Oc-
tobre : alarme des cloches, coup de canon, son des sirènes, porte-voix…

Un double rapport

On a donc ici à l’œuvre un double rapport musical à la politique (préci-
sons : à une politique bien dé8nie) :

 — mise en musique (chant) des énoncés politiques au principe d’un 
événement politique (Octobre 1917) ;

 — mise en musique (sonorités) des bruits de ce même événement poli-
tique.
Remarquons le traitement ici singulier :

 — Les textes politiques utilisés restent identi8ables et compréhensibles, 
conservant donc leur propre temporalité signi8ante.

 — La musique capte ce qu’on pourrait appeler le « style sonore a » de 
l’événement politique retenu et l’incorpore à son style proprement 
musical de timbres.
La musique accueille ainsi en son sein (au cœur même de ses sonorités 

et de ses développements) des matériaux étrangers sans les assimiler, c’est-
à-dire sans dissoudre leur capacité à désigner le lieu hétérogène (politique) 
dont ils procèdent : le texte politique conserve sa temporalité signi8ante (et 
se noue aux temporalités proprement musicales non signi8antes) et le style 
sonore de l’événement politique s’incorpore au style proprement musical 
des timbres orchestraux et vocaux.

Au total, une méta-hétérophonie

On dira qu’une musique et une politique ici s’enchevêtrent : il ne s’agit 
pas à proprement parler de polyphonie (les deux « voix » musicale et poli-
tique sont trop hétérogènes pour s’harmoniser) mais de ce que j’appellerai 
plutôt une métahétérophonie (la catégorie d’hétérophonie resterait trop 
interne à la notion de voix musicale)  : un colloque entre voix de natures 

a. J’emprunte cette catégorie à Gilles Dulong qui l’avait suggérée lors d’un Samedi 
d’Entretemps consacré au livre stimulant de Martin Kaltenecker  : La rumeur des batailles 
(Fayard, 2000).

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

183

 



essentiellement hétérogènes préservant leur distance essentielle, sans 
médiations de termes tiers.

Remarquons  : la musique tire ici parti (proprement musical) de cette 
métahétérophonie car sa « musicalisation » (tant des textes politiques que 
du style sonore de l’événement) contribue à nourrir et étendre le monde de 
la musique ainsi mobilisé a. 

7 – Subjectivité musicale (2) : Requiem pour un jeune 
poète, de Bernd Alois Zimmermann

Cette œuvre, Requiem für einem jungen Dichter, composée 
entre 1967 et 1969, fut créée en décembre 1969 par Michael Gielen, neuf 
mois avant la mort de Zimmermann b.

Elle mobilise un e5ectif très important, en particulier vocal  : trois 
chœurs, un orchestre de jazz, un orchestre symphonique, deux récitants 
et deux solistes vocaux. L’ensemble entre en rapport avec un important 
matériau pré-enregistré et di5usé par huit haut-parleurs entourant la salle. 
Ce matériau pré-enregistré est essentiellement composé de voix parlées et 
de bruits de manifestations. Il s’allie à diverses citations musicales en un 
savant montage qui donne le ton du développement propre à cette œuvre 
comme d’ailleurs à bien d’autres du même compositeur.

Le matériau pré-enregistré est composé pour l’essentiel de discours poli-
tiques, mais également de textes littéraires (en particulier poétiques), reli-
gieux ou philosophiques. La partie proprement politique des textes mobi-
lisés couvre trente ans d’histoire européenne  : de Munich (Chamberlain 
en  1938) à  1968 (« événements » de mai, et « printemps de Prague »). Elle 
associe les di5érentes politiques qui se sont a5rontées et enchevêtrées en 
ce cœur du xxe siècle : politique nazie (Hitler en 1939, Goebbels en 1943), 
politique parlementaire (Chamberlain, Churchill, Andreas Papandreou 
en 1967…), politique stalinienne (Staline en 1941), politique maoïste (Mao 
Tsé Toung), politique anti-stalinienne à l’Est (Imre Nagy en octobre 1956, 

a. Au passage, c’est, je pense, ce qui explique l’intérêt de cette œuvre pour le compositeur 
Serge Proko8ev : s’il a pu mettre son métier musical au service de cette URSS dont l’adver-
saire principal devenait le fascisme et le nazisme (Proko8ev s’est dé8nitivement réinstallé 
en URSS à partir de 1932), c’est aussi pour des raisons proprement musiciennes : parce que 
ce qui se passait alors en URSS – non aux États-Unis – alimentait son désir de renouveler 
sonorités et discours musicaux.

b. 1918-1970

IV. Les raisonances du monde-Musique

184



Dubcek en août 1968), politique anti-parlementaire à l’Ouest (événements 
de 1968).

La référence politique porte ici non plus sur un événement précis (tel 
celui d’Octobre 1917) mais sur toute une époque. L’œuvre ne se soucie plus, 
comme chez Proko8ev, de mettre en musique chaque discours mobilisé 
mais prend en charge plus globalement ce qu’on a proposé d’appeler « le 
style sonore d’une époque ». L’enjeu est ici de musicaliser ce style sonore, de 
déployer une musique qui soit à même de faire auditivement le poids face 
aux bruits du monde.

Le fantasme d’un fusion (ritual)…

Il s’agit ici moins d’une métahétérophonie (comme chez Proko8ev) que 
d’une fusion (rêvée, imaginée) entre deux types de « mondes sonores »  : 
politique et musical. Le néologisme forgé par Zimmerman pour nommer 
cette œuvre – lingual – suggère cette fusion puisqu’il fond deux signi8-
cations en une seule selon le mot-valise lingua (langage) +  ritual (rituel) 
= lingual.

… aboutissant à un suicide musical

À quoi aboutit cette tentative d’imbriquer étroitement des sons collec-
tifs relevant de deux modes d’être aussi di5érents ?

Ma thèse est que cette tentative échoue musicalement et qu’à propre-
ment parler l’œuvre se suicide à ne pouvoir faire que la musique composée 
se tienne à hauteur des bruits du monde : ainsi on se trouve ici face au cas 
tout à fait singulier (et sans équivalent à ma connaissance dans toute l’his-
toire de la musique) d’une œuvre musicale qui se suicide au terme même de 
son déploiement.

Le suicide est une thématique explicite et récurrente chez Zimmermann : 
le compositeur y recourra lui-même quelques mois après l’achèvement de 
ce Requiem et cette œuvre fait de nombreuses références au thème  : les 
trois poètes cités (Maïakovski, Essenine, Bayer) ont tous rapport dans ce 
Requiem à la question du suicide puisque Maïakovski (qui lui-même se 
suicidera) y reproche à Esenin son propre suicide tandis que le troisième 
déclare : « Qu’espérerons-nous ? Il n’y a rien à viser excepté la mort. » – c’est 
bien d’ailleurs à ce titre que ce Requiem est déclaré « pour un jeune poète ».

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

185

 



Cet horizon signi8é du suicide me semble être l’horizon même de cette 
œuvre musicale qui échoue à se constituer subjectivement à hauteur du 
tumulte politique de son époque : c’est d’un même geste de pensée que cette 
œuvre de Zimmermann se constitue comme partie prenante d’une telle 
époque d’a5rontements politiques (j’ai proposé de discerner six politiques 
explicitement convoquées dans cette œuvre  : nazie, parlementaire, stali-
nienne, maoïste, anti-stalinienne, anti-parlementaire), déploie pour ce faire 
la masse colossale de ses voix et instruments pour 8nalement s’enfermer 
dans un silence de mort, dans l’impuissance de la formation musicale face 
au style sonore de son époque politique.

Par-delà cet échec, inscrivons globalement l’intension subjective de 
cette œuvre comme projet de musicaliser le style sonore propre à une 
époque politiquement constituée.

 •
Quittons maintenant le terrain de la pensée musicale proprement dite 

(ou pensée à l’œuvre) pour aborder celui de l’intellectualité musicale (ou 
pensée musicienne) et examinons les formulations de quelques composi-
teurs pensifs en matière de rapports entre musique et politique.

Passons donc de subjectivités musicales à des subjectivités plus propre-
ment musiciennes

8 – Subjectivité musicienne (1) : Arnold Schoenberg
On trouve di5érentes déclarations tout à fait explicites d’Arnold 

Schoenberg sur sa conception des rapports entre musique et politique.

Le musicien et la politique

Concernant d’abord ses propres rapports de musicien à la politique, ses 
déclarations sont très claires :

« Avant d’avoir vingt ans, […] je mis un point +nal à toutes mes relations 
politiques. J’avais alors bien trop à faire avec ma carrière de compositeur et je suis 
certain que je n’aurais jamais pu acquérir la compétence technique et le talent 
esthétique qui furent les miens si j’avais dû consacrer une partie de mon temps 
à la politique. Je m’abstins donc de tout discours, de toute propagande, de tout 
prosélytisme. […] Citoyen américain par naturalisation, je n’ai aucun droit à 
m’immiscer dans la politique des citoyens américains de naissance. En d’autres 

IV. Les raisonances du monde-Musique

186



termes, je dois me tenir à part et rester tranquille. Voilà ce que j’ai toujours pris 
pour règle de vie. » 4

Ceci ne lui interdit nullement d’avoir comme tout un chacun des 
« opinions politiques » :

« Je suis conservateur. […] Quand éclata la première guerre mondiale, j’eus 
la +erté d’être appelé sous les drapeaux ; je +s mon devoir de soldat avec enthou-
siasme, en +dèle sujet de la maison de Habsbourg. […] Je devins monarchiste. 
[…] J’étais et je reste un partisan paci+que de cette forme de gouvernement. » 5

Schoenberg assume donc qu’un musicien a certes des « opinions poli-
tiques », comme tout un chacun, mais qu’il lui convient, comme musicien, 
de se tenir à l’écart de la politique : soit le couple, convenable et convenu, 
d’un vote d’opinion et d’un refus de s’inscrire en pensée dans la politique.

La musique et la politique

Pour Schoenberg, l’éventualité de rapports entre musique et politique 
n’a visiblement aucun sens :

« Des œuvres sont quali+ées de “réactionnaires” sans que soit expliqué ce 
que ce mot veut dire. […] La série n’a aucun rapport avec la devise « Liberté, 
Égalité, Fraternité », ni avec le bolchevisme, le fascisme ou toute autre doctrine 
totalitaire. » 6

Ici la thèse est péremptoire  : il n’y a aucun rapport entre musique et 
politique.

Au total, Schoenberg thématise l’articulation suivante  : le musicien se 
conforme aux obligations étatiques sans que ses propres opinions ne l’im-
pliquent dans la confrontation des pensées politiques. La musique, elle, n’a 
aucun rapport avec ces pensées. Bref, face à la politique, Schoenberg prône 
une mise à l’écart du musicien et une complète indi5érence de l’œuvre.

9 – Subjectivité musicienne (2) : Henri Pousseur
Continuons notre tour d’horizon par un tout autre type de ré9exion 

musicienne : celle d’Henri Pousseur.

À proprement parler, Pousseur ré9échit les rapports de la musique avec 
« la société » plutôt qu’avec la politique. Il  consacre à cette ré9exion un 
livre entier au titre explicite  : Musique, sémantique, société  7. Son propos 

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

187

 



relève d’une sociologie musicale a dont l’opérateur central va être l’analogie. 
Comme toute analogie, la sienne va mettre en correspondance « analo-
gique » deux types de rapports a priori déconnectés en posant A/BؠC/D : 
en l’occurrence en rapportant analogiquement des rapports internes à la 
musique et des rapports internes aux phénomènes sociaux.

L’analogie, comme rapport de rapports b, va ici permettre à Pousseur 
de mettre au jour ce qu’il appelle « l’e5cacité sociale de la musique »  8, sa 
capacité « d’anticipation micro-sociale » 9.

Dans la première partie de son livre intitulée La polyphonie en ques-
tion : à propos de Schoenberg, opus 31, Pousseur va faire travailler l’analogie 
suivante  : voix/polyphonie ؠ individus/collectivité (ou parfois  10, cette fois 
chez le Boulez de Structures I, l’analogie +gures/composition ؠ individus/
collectivité).

Deux points peuvent être ici remarqués :
 — Pousseur ne procède pas à une sociologie des musiciens mais à une 

« sémantique » musicale d’ordre sociologique : il ne compare pas l’orga-
nisation des musiciens (par exemple dans un orchestre, ou dans l’ensei-
gnement, ou dans telle ou telle institution musicale) à l’organisation 
sociale générale mais bien l’organisation proprement musicale du maté-
riau composé par les œuvres et l’organisation sociale extra-musicale 
(l’analogie lui sert précisément à instaurer un tel rapport).

 — Ce que Pousseur met en rapport face à la polarité sociologisante 
individus/société, ce n’est pas la note de musique mais la voix musicale. 
En un sens Pousseur prend ici acte de l’objection (rappelée plus haut) 
de Schoenberg  : le rapport interne à la série entre ses éléments et leur 
ensemble n’a aucun rapport (analogique) avec quelque rapport social 
que ce soit. S’il faut chercher en musique un rapport analogique, il ne 
faut pas s’intéresser aux notes mais au niveau minimal de la voix (ou de 
la +gure musicale) : trouver un rapport musical apte à faire sens analo-
gique avec le rapport sociologique de l’individu et de la communauté 
sociale.
À ce titre, il est vrai que traiter de la liberté ou de la non-liberté de la 

note dans une série apparaît comme absurde si l’on entend bien par liberté 

a. Il s’agit d’ailleurs dans ce livre d’un séminaire tenu en 1970 au Centre de sociologie de 
la musique de Bruxelles (op. cit. p. 7)

b. Comme institution d’un rapport entre deux rapports disjoints

IV. Les raisonances du monde-Musique

188



une caractéristique subjective et non pas une donnée « objective » (telle en 
mathématiques « la liberté » des variables qu’on dira « libres » par opposi-
tion aux variables « liées »). La liberté subjective ne s’oppose pas à la liaison, 
la contrainte ou la détermination mais bien à la non-détermination c’est-
à-dire au non-choix, à l’irresponsabilité. Ainsi une liberté procède de la 
liaison aux lois qu’elle se donne, de sa capacité donc à s’autodéterminer :

« L’obéissance à la loi qu’on s’est prescrite est liberté. » (Rousseau 11)

« Être libre, c’est avoir la volonté d’être responsable de soi-même. » 
(Nietzsche 12)

En musique, la note ne porte par elle-même aucune 8gure subjective 
et c’est donc du côté supérieur de la voix ou de la 8gure (composées de 
notes) que Pousseur va se tourner pour trouver un équivalent analogique 
de l’individu a.

Au total on dira que Pousseur nous o5re ici une manière pour le musi-
cien de penser la musique avec la sociologie. Cette tentative, qui a sa propre 
puissance d’éclaircissements (je reconnais devoir à ce livre de Pousseur 
comme à son article de 1970 sur Beethoven 13 une impulsion signi8cative 
vers l’intellectualité musicale…), a pour vertu de ne pas confondre socio-
logie et politique, de ne pas transiter de l’une à l’autre et de garder ouvert 
le fossé qu’il y a entre catégories sociologiques (par exemple celle de classe 
sociale  : la classe ouvrière, la petite-bourgeoisie, l’aristocratie…) et caté-
gories politiques (par exemple celle de classe politique  : la bourgeoisie, le 
prolétariat…).

10 – Subjectivité musicienne (3) : Hanns Eisler
Engagé très tôt (dès 1927) aux côtés des communistes allemands, et s’y 

étant tenu jusqu’à la 8n de ses jours, Eisler est indéniablement le composi-
teur qui a pratiqué et ré9échi avec le plus d’acuité les rapports que peuvent 
entretenir musique et politique. Il est vrai que pour lui « politique » signi8ait 

a. Au  passage, on pourrait se demander si ceux qui s’arrangent si facilement d’une 
analogie individus/société  � notes de musique/série mesurent bien que l’individu est ici 
réduit au statut de pur élément manipulable, bref que l’individu n’y est guère une conscience 
pensante mais bien plutôt une voix… électorale. Où se révèle un abîme entre voix électorale 
(irresponsable par essence : nul n’a jamais de compte à rendre de son bulletin de vote) et voix 
musicale (niveau minimal de responsabilité musicale)…

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

189

 



une subjectivité émancipatrice, une pensée sur le qui-vive, nullement une 
disposition étatique et gestionnaire du lien social.

Une musique au service d’une politique

Pour Eisler, « comment rapporter musique et politique ? » se formulait 
ainsi : « Comment mettre la musique au service de la cause communiste ? »

Eisler n’était pas à proprement parler militant (il n’a d’ailleurs jamais 
adhéré formellement au Parti communiste allemand). Son enjeu propre 
était moins musicien (associer une pratique militante à sa pratique de 
musicien) que musical : comment composer ce qu’il appelait une « musique 
appliquée » 14 à la politique communiste de l’époque ?

Le livre qu’Eisler a écrit avec Adorno sur la musique de cinéma  15 va 
nous permettre de mieux comprendre ce qu’Eisler entendait par « musique 
appliquée ».

Une musique « appliquée »

Il s’agissait, en prolongement de ce que Brecht pratiquait au théâtre, 
de composer une musique « didactique » ou « distanciée » c’est-à-dire au 
service des textes politiques qu’elle mobilisait en une conception singulière 
du « service » en question : non pas un accompagnement a5ectif des thèmes 
politiques, non pas la disposition de tonalités musicales favorisant une 
identi8cation au discours politique mais, tout au contraire, une musique 
qui soutient à sa manière propre une distance d’avec le texte, qui rehausse 
d’un écart supplémentaire la pensée politique à l’œuvre dans le texte.

Une musique didactique

Cette musique didactique peut être caractérisée par un double attribut : 
elle est au service d’autre chose qu’elle-même (au service d’une pensée 
politique, en l’occurrence) tout en n’abdiquant pas de sa qualité propre de 
musique (de pensée musicale propre).

Eisler détaille tout ceci à propos de la « musique appliquée » cette fois 
au cinéma. Il soutient conjointement que la musique de cinéma doit être 
entendue :

IV. Les raisonances du monde-Musique

190



« La thèse aux termes de laquelle la musique n’est pas faite pour être entendue 
doit être combattue. » 16

« L’exigence sera d’écrire une musique qui, en dépit de l’inattention de l’au-
diteur, puisse pour l’essentiel être perçue correctement. » 17

mais qu’elle ne doit pas l’être pour elle-même :
« La musique de cinéma est une musique qu’on n’écoute pas avec attention. 

Une fois que l’on accepte cela, “tant bien que mal”, comme postulat du travail de 
composition, […] l’exigence sera […] de produire quelque chose qui ait d’une part 
une valeur propre et qui puisse d’autre part être compris de manière accessoire, 
comme en passant. […] Tout ce qu’elle accomplit, la bonne musique de cinéma 
doit l’accomplir pour ainsi dire visiblement et comme en surface : elle ne doit pas 
se perdre en elle-même. » 18.

Je thématiserai cette pince propre à la « musique appliquée » en disant 
qu’elle reste une pensée (musicale) mais qu’elle renonce à sa ré9exion propre 
(ou pensée de sa pensée) pour se mettre au service d’une autre pensée (ciné-
matographique, ou politique). À ce titre, la musique appliquée assure sa 
qualité musicale propre – elle se refuse à être une simple collection d’ef-
fets – mais abandonne sa vocation à l’autonomie c’est-à-dire sa capacité 
d’a5ecter d’autres œuvres musicales, de déplacer des questions proprement 
musicales (par exemple celle du développement dont Eisler remarque qu’il 
est vain de vouloir le mettre en œuvre dans la musique de cinéma).

Eisler invente ainsi, avec sa « musique appliquée », une musique inter-
médiaire entre la musique purement culturelle ou fonctionnelle (celle qui 
n’est plus pensée propre mais répétition d’e5ets savants) et la musique artis-
tique (celle qui est à la fois pensée en acte et ré9exion de cette pensée).

Point tout à fait remarquable  : cette « musique appliquée » (qui n’est 
donc pas purement fonctionnelle quoiqu’elle assume bien d’être au service 
d’une autre pensée que musicale) sert d’autant plus la pensée politique ou 
cinématographique qu’elle accompagne qu’elle assure un écart permanent 
d’avec celle-ci. La logique est la suivante : la distance que la musique appli-
quée au cinéma (ou à la politique) soutient d’avec le cinéma (ou la poli-
tique) contribue à activer la distance interne au cinéma (ou à la politique), 
ce qui se dit, de manière inversée, ainsi  : c’est bien parce que les pensées 
cinématographique ou politique sont elles-mêmes des pensées d’un écart 
qui leur est intérieur que l’écart instauré par la musique d’avec elles peut 
alors leur servir. Formellement : la distance entre la musique appliquée et le 

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

191

 



cinéma (ou la politique) est au service du rehaussement d’un écart intérieur 
au cinéma (ou à la politique).

Échos entre distances

Quelle est pour Eisler cette distance intérieure au cinéma que la musique 
de cinéma doit rehausser ? C’est, pour Eisler, la distance propre au cinéma 
entre images et sons, distance qu’il épingle exemplairement ainsi :

« Le cinéma parlant est muet lui aussi. Ses personnages ne sont pas des êtres 
qui parlent, mais des images qui parlent. […] Un +lm parlant sans musique n’est 
pas tellement di,érent d’un +lm muet, et l’on peut même penser, à bon droit, que 
plus le mot et l’image sont étroitement liés, plus la contradiction existant entre 
eux et le mutisme des gens qui, en apparence, parlent, est ressentie avec force. » 19

Pour Eisler, c’est donc à mesure de ce que la pensée cinématographique 
se déploie dans la distance maintenue entre images et sons que la musique 
appliquée au cinéma doit garder sa distance d’avec une simple fonction d’il-
lustration, une simple homologie de mouvements, de tonalités et de climats. 
Bref cette musique est distanciée et distanciante a. Mieux : c’est parce qu’elle 
se veut distanciée qu’elle peut être distanciante :

« La musique doit être à la fois rapprochée et éloignée du cinéma. […] 
Éloignée  : en ne doublant pas automatiquement, et surtout en ne diminuant 
pas, par un e,et d’ambiance, la distance entre l’image et le spectateur, mais au 
contraire en faisant ressortir […] le détachement de l’action +lmée et de la parole 
+lmée et en empêchant la confusion entre la copie et la réalité. » 20

Ceci vaut tout autant pour la musique « appliquée » au théâtre (pour 
autant que le théâtre en question joue lui-même de la distanciation, non 
de l’identi8cation : voir Brecht) mais également à la politique, pour autant 
que cette politique joue bien d’une distance intérieure (par exemple, pour 
les politiques « marxistes », entre classes sociales et classes politiques, donc 
entre déterminations objectives et parti pris subjectifs) c’est-à-dire pour 
autant que cette politique est bien une pensée émancipatrice, non pas une 
identi8cation objectivante à une communauté ou une adhésion désubjecti-
vante à une logique étatique.

a. Elle se dispose ainsi à l’exact opposé de cette fonction traditionnellement attachée à 
la musique de 8lm : faire coaguler un ensemble disparate d’images, de discours et de sons 
au moyen d’une « atmosphère » (ou tonalité subjective) adéquate (voir le prochain chapitre 
IV. vii).

IV. Les raisonances du monde-Musique

192



Eisler, ré9échissant en musicien ce qu’une musique servant la politique 
doit être, propose ainsi le principe d’une « musique appliquée », qui est vrai-
ment musique quoique de manière non autonome (musique à percevoir et 
entendre plutôt qu’à écouter), et qui, par l’indépendance de ses mouve-
ments par rapport à ceux du texte politique, rehausse les écarts à l’œuvre 
dans la pensée politique qu’elle sert. Somme toute si la musique renonce ici 
à une part de son autonomie de pensée, elle ne fait pas ce sacri8ce en vain 
puisque celui-ci rehausse la puissance de la pensée politique qu’elle sert.

Di"érents types de musique

On sait qu’Eisler a constamment maintenu, à côté de cette « musique 
appliquée », la nécessité de composer une musique dotée de la plénitude de 
sa puissance artistique, d’une musique pleinement autonome. Il n’y avait 
donc pas pour lui d’incompatiblité entre l’une ou l’autre forme de musique 
mais plutôt puissance musicale diversi8ée, la musique faisant ainsi d’autant 
plus la preuve de sa puissance propre qu’elle est capable d’y renoncer en 
partie (de s’autolimiter donc a) au pro8t d’une autre puissance de pensée 
qu’elle décide de servir.

11 – Theodor Adorno
Complétons notre petit tour d’horizon – il ne s’agit pas, une fois de plus, 

de recension systématique, d’encyclopédie, mais plutôt d’une lecture sélec-
tive et symptomale – en examinant comment Adorno a thématisé la possi-
bilité de ces rapports entre musique et politique.

Adorno semble ici inévitable quoique deux obstacles se dressent 
immédiatement.

 — Adorno ne semble pas avoir pris en compte la pensée politique 
comme telle. A contrario d’Eisler, auquel il était pourtant lié par un long 
compagnonnage, Keodor Adorno a toujours été plutôt apolitique b  : 

a. Faut-il rappeler l’importance, en politique également, d’une telle capacité à l’autoli-
mitation ? Solidarnocz, par exemple, l’a amplement démontré dans la Pologne du début des 
années 1980…

b. Voir exemplairement son interprétation apolitique et psychologisante du fascisme-
nazisme via sa catégorie de « personnalité autoritaire » ! Où Adorno se refuse à penser que 
c’est le fascisme qui fait le fasciste, que c’est la politique nazie qui rend nazis une grande 
partie des Allemands, et nullement l’inverse…

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

193

 



peu perspicace face à la montée du nazisme (sa biographie par Stefan 
Müller-Doohm 21 est sur ce point très éclairante), soucieux toute sa vie 
d’insertion institutionnelle plutôt que de combats politiques, renonçant 
à s’associer publiquement avec Eisler quand ce dernier se trouve attaqué 
par le maccarthysme, adhérant aux institutions de la RFA, prônant une 
conformité feutrée au SPD, s’opposant aussi bien à ceux qui contestaient 
l’opération de Suez (1956) qu’à ceux qui se dressaient dans les années 
soixante contre la guerre du Vietnam, Adorno n’était nullement un 
militant, ni même un philosophe critique des politiques parlementaires 
occidentales.

 — Adorno a explicitement thématisé le rapport de la musique aux 
dimensions sociales, mais nullement son éventuel rapport à des dimen-
sions proprement politiques. Il s’agit donc ici d’interpréter ce qu’Adorno 
a pu dire des rapports « musique et société » plutôt que des rapports 
« musique et politique ».
La position d’Adorno est cependant compliquée par le fait que se croise 

chez lui une double détermination subjective extra-musicale (c’est-à-dire 
au titre d’une autre subjectivité que celle de musicien) : en e5et Adorno s’est 
rapporté à la musique de l’extérieur à la fois comme sociologue et comme 
philosophe. D’où deux problématiques tout à fait dissemblables, deux 
logiques distinctes quant à la manière dont la musique se rapporte à son 
extérieur, « au monde ».

Problématique sociologique du matériau

Il y a d’abord le concept adornien de matériau qui va lui servir de 
médiation pour penser le rapport entre musique et monde social, pour 
thématiser les déterminations sociales de la musique : le matériau, en tant 
qu’à la fois formé par les rapports sociaux (extérieurs) et formant la base 
même de l’organisation musicale (intérieure), médie la contradiction entre 
l’autonomie musicale a et ses déterminations historiques extra-musicales.

Cet abord, qui peut sembler purement objectivant, est en fait orienté 
chez lui par une logique prescriptive qui trouvera son expression ultime 
dans sa problématique de « la musique informelle » où Adorno clari8e qu’il 

a. Autonomie musicale qui, pour Adorno, ne se joue nullement au niveau d’un éventuel 
monde de la musique qu’il ne reconnaît pas comme tel…

IV. Les raisonances du monde-Musique

194



s’agit bien, pour lui, d’une subjectivité à l’œuvre, nullement d’un examen 
savant et académique.

Comme on l’a vu précédemment a, le croisement inattendu d’une socio-
logie objectivante (matériau) et d’une musicologie subjectivante (musique 
informelle) va ainsi se résoudre chez lui selon un schème mythologique  : 
Adorno résout la contradiction entre musique et société au moyen d’une 
médiation dont la logique est essentiellement mytho-logique. La musique 
informelle est pour Adorno susceptible de traiter le problème que, selon lui, 
une forme rationalisée pose au matériau musical puisque le rapport de la 
forme rationalisée au matériau musical équivaut selon lui au rapport d’un 
matériau rationalisé (celui du sérialisme) à la musique informelle.

La proposition d’Adorno revient à postuler que le problème qu’une 
forme rationalisée pose au matériau musical peut être traité  – doit être 
traité – via le sérialisme, par la proposition d’une musique informelle.

On dira  : Adorno traite subjectivement des rapports entre musique et 
société par la proposition d’une médiation (la musique informelle) dont la 
cohérence est proprement mythologique.

Problématique philosophique de la dialectique négative

Mais bien sûr, Adorno, par-delà sa subjectivité de sociologue, est égale-
ment un philosophe ce qui s’atteste moins lorsqu’il traite directement 
de musique (Philosophie de la musique) ou même d’esthétique (6éorie 
esthétique) que dans son maître ouvrage philosophique sur la dialectique 
(Dialectique négative).

Sur ce plan proprement philosophique, la question d’éventuels rapports 
entre musique et politique est entièrement médiée par le concept adornien 
de dialectique négative. Ne nous engageons pas dans sa discussion b tant une 
telle éventualité est obérée dans cette philosophie par le fait que la politique 
n’y est jamais exactement identi8ée, à l’égal de la musique, à une pensée ce 
qui, bien sûr, colore les éventuels rapport musique-politique d’une tonalité 
pour nous peu stimulante.

a. Cf. III. xi
b. On pourra se reporter au séminaire tenu sur ce sujet à l’Ens-Ulm en 2004-2005 et au 

polycopié qui en procède : www.entretemps.asso.fr/Adorno

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

195

 



Au total…

Au total, Adorno ne nous fournit donc guère une orientation qui, à un 
titre ou à un autre (celui subjectivant de musicien ou philosophe, ou celui 
objectivant de sociologue), mettrait en relief des rapports entre musique 
et politique puisque la dynamique subjective (mythologique ou philoso-
phique) qu’il déploie entre pensée musicale et déterminations historico-
sociales ne transite guère jusqu’à des déterminations proprement politiques.

12 – Subjectivations politiques ?
Il faudrait achever mon tour d’horizon par l’examen de quelques subjec-

tivités politiques se rapportant à la musique.

Mon constat, en la matière, est le suivant : rien de ce j’ai pu lire sur ce 
sujet ne nous intéresse ici vraiment.

Des points de vue étatiques…

On dispose certes de nombreux points de vue étatiques (plus que poli-
tiques) sur la musique. Ils consistent d’ailleurs la plupart du temps en 
points de vue sur les musiciens et leurs diverses institutions plutôt que sur 
la musique proprement dite ; autant dire qu’ils n’ont pour notre question 
aucune pertinence a.

L’histoire fournit également des points de vue plus directement poli-
tiques  : celui de la politique stalinienne (Jdanov), ou celui de la politique 
nazie (contre la musique « dégénérée »). Il  faut remarquer dans les deux 
cas que, s’il s’agit bien là, à la di5érence des points de vue étatiques précé-
dents, de prises de position sur la musique et non plus seulement sur les 
musiciens, ces politiques cependant restent strictement réactives (plutôt 
que prospectives et créatrices) : il s’agit dans les deux cas de « protéger » la 
musique de telle ou telle « déviation » et « dégénérescence », nullement de 
8xer politiquement un nouveau cap musical. Bref ces politiques rappellent 
la musique à l’ordre et se rapportent à elle selon une 8gure policière. Et que 
la police n’ait pas grand-chose à voir avec la pensée politique n’est pas pour 
surprendre un militant.

a. D’où la dimension intrinsèquement comique de l’idée même de « politique cultu-
relle » : quand la gestion des corporations musiciennes se travestit en 8gure de pensée…

IV. Les raisonances du monde-Musique

196



Reste, bien sûr, la tentative spéci8quement nazie (plus encore que 
fasciste) d’esthétiser sa politique plutôt que de politiser l’art. Mais, outre le 
fait que cette tentative n’a guère donné lieu (à ma connaissance) à une musi-
calisation spéci8que de la politique nazie, il faut remarquer deux choses :

 — ici aussi il y a un gou5re entre « esthétique » et œuvres d’art : esthé-
tiser ceci ou cela a ne suCt nullement à créer telle ou telle œuvre d’art 
(le dandy en sait quelque chose, lui qui, prétendant faire de sa vie une 
œuvre d’art, en vérité n’œuvre aucunement…) ;

 — il y aurait certes lieu d’étudier plus avant comment la politique nazie 
a voulu s’esthétiser, mais ceci supposerait que soit pensé au préalable en 
quoi le nazisme a bien été une politique (et la catégorie de totalitarisme 
n’a fait ici que forclore cette ré9exion).

… et rien d’autre

Au total, il n’existe guère de pensée politique créatrice qui rapporte 
positivement musique et politique : en un certain sens, Eisler et Brecht n’ont 
pas trouvé d’interlocuteur à leur mesure du côté de la politique militante 
(on sait d’ailleurs combien ce défaut a pu leur en coûter dans l’après-guerre 
lors de leur installation en RDA…)

L’examen des prises de position des surréalistes dans les années vingt 
face à la politique du PCF fournirait un exemple négatif particulièrement 
éclairant d’un non-rapport art-politique camou9é en rapport artistes-
apparatchiks (voir leur piteuse négociation d’une servilité politique contre 
des places d’artiste oCciel b…).

13 – Typologie synthétique
Résumons les di5érentes manières de rapporter musique et politique 

que nous avons rencontrées.

a. L’esthétique prétend substancialiser les arts comme le thème « du » politique prétend 
le faire pour la/les politique(s).

b. Lire sur ce point le volume  2  des archives du surréalisme  : Vers l’action politique 
(juillet 1925 – avril 1926), Gallimard, 1988.

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

197

 



Un type en objectivité

Il y a d’abord un type « en objectivité » qui rapporte musique et poli-
tique via une série transitive de médiations  : culture – social – pouvoir. 
Notons que cette manière de rapporter est dissymétrique  : elle rapporte 
musique à politique (musique→culture→social→pouvoir→politique) plutôt 
que l’inverse.

Ce type se veut descriptif de la réalité, sans projet propre, sans prescrip-
tion subjective autre que celle d’organiser les savoirs.

Des types en subjectivité

Il y a ensuite des types subjectivés, ceux qui me semblent être au plus 
près d’une activation possible de rapports entre musique et politique.

Manières musicales
On a rencontré à ce titre deux manières proprement musicales d’enche-

vêtrer musique et politique qui passent par la musicalisation du style sonore 
soit d’un événement politique donné (Octobre), soit d’une époque déter-
minée (Requiem pour un jeune poète) – sous l’hypothèse que les a5ron-
tements politiques d’une séquence font époque générale pour la pensée, 
autant dire que c’est ici la politique qui fait époque.

On distinguera alors deux logiques musicales possibles pour ce traite-
ment musical d’un style sonore : métahétérophonie ou fusion.

Remarquons deux choses à propos du projet de fusion  : d’une part, il 
conduit dans le Requiem à une impasse proprement musicale (ce que j’ai 
appelé le « suicide musical » de cette œuvre), et d’autre part cette fusion 
procède d’une rivalité implicite entre musique et politique (rivalité qui 
n’était pas à l’œuvre dans Octobre) : rivalité de la musique pour s’égaler à la 
puissance sonore de la politique.

Conceptions musiciennes
On a également rencontré di5érentes conceptions musiciennes :

 — Schoenberg aCrme un non-rapport radical entre musique et poli-
tique, non-rapport indi5érent aux opinions dites « politiques » du musi-
cien.

IV. Les raisonances du monde-Musique

198



 — Pousseur déploie une intellectualité musicale qui tente de penser la 
musique (l’œuvre musicale, non le musicien) avec la sociologie, sans 
pour autant transiter d’une telle problématique sociologisante à une 
thématique « politisante ».

 — Eisler s’attache à composer et valoriser une « musique appliquée » 
qui accepte de se mettre au service de pensées hétérogènes, en parti-
culier d’ordre politique. D’où un type singulier de musique qui main-
tient sa distance propre d’avec la politique (à ce titre, cette musique reste 
une pensée à l’œuvre) mais qui cependant autolimite son autonomie 
ré9exive (elle met en réserve la pensée de sa pensée) pour mieux mettre 
en valeur la distance interne à la pensée servie (politique, cinématogra-
phique, théâtrale).

Manière en extériorité
Une manière « extérieure » d’aborder les rapports possibles entre 

musique et politique  : celle d’Adorno qu’on dira de nature sociologique 
(générant une mise en rapport au moyen d’une médiation : le concept de 
matériau).

Manière « politique »
En8n, nous avons buté sur l’inconsistance des tentatives proprement 

politiques de rapporter musique et politique :
 — Du côté des problématiques de type étatique, il s’agit essentiellement 

de gestion (des collectifs de musiciens) et, dans certains cas très spéci-
8ques, de police exercée contre les (r) évolutions musicales. Or gestion 
+  police ne sauraient composer nulle subjectivité pour telle ou telle 
musique…

 — Du côté des pensées politiques (militantes), rien ne semble vérita-
blement suggérer la nécessité pour elles de s’allier à la pensée musicale 
active ni même en indiquer une possibilité.

14 – Types de rapport
Ré9échir à ces questions en musicien et militant suggère de ressaisir 

synthétiquement l’espace des possibles esquissé ci-dessus.

Je le ferai sous l’angle principal suivant : comment rapporter la musique 
à la politique ? J’ai suggéré que l’angle inverse (comment la politique peut-
elle – doit-elle – se rapporter à la musique ?) me semble politiquement 

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

199

 



inconsistant, particulièrement aujourd’hui, à l’époque où une politique 
émancipatrice doit réinventer pratiques et pensées face au nihilisme d’un 
parlementarisme, gestionnaire du capitalisme…

On distinguera trois manières de rapporter musique à politique.

Distanciante

La première est distanciante  : c’est celle d’Eisler et de sa « musique 
appliquée ». Notons que la musique ainsi « rapportée » est intérieurement 
a5ectée par ce rapport (qui ne lui est donc pas entièrement extérieur) : dans 
les termes d’Eisler, elle sera entendue plus qu’écoutée ; dans mes termes, 
plus abstraits, elle sera une pensée mais non plus une ré9exion sur cette 
pensée. Au  total cette musique, je le rappelle, opère simultanément une 
triple distanciation :

 — entre musique et politique,
 —  interne à la musique (par distinction d’un nouveau type de musique : 

la « musique appliquée »)
 —  et interne à la politique (entre l’objectivité des situations et les subjec-

tivités intervenantes).
Ainsi le rapport musique-politique apparaît-il ici en partie consti-

tuant (constituant du moins d’un certain type de musique, mais peut-être 
également d’un certain type de politique a) et pas seulement constitué (par 
rapprochement de deux termes préexistants et préformés).

Formalisatrice

La deuxième (plus hypothétique) serait celle de l’homologie ou du 
modèle  : il s’agirait ici d’une musique qui serait composée sur le modèle 
d’une politique donnée, c’est-à-dire qui prendrait pour modèle (formel) 
telle ou telle composante d’une politique pour en déduire ses propres 
opérations compositionnelles. Il s’agirait par exemple d’étendre les analo-
gies musicales thématisées par Pousseur à des logiques politiques (et non 
plus seulement sociales) en sorte par exemple – imaginons – qu’un nouveau 
type de polyphonie vienne musicalement formaliser un type spéci8que-
ment politique de débat.

a. Il  ne va pas tout à fait de soi que toute politique s’accorde à une telle « musique 
appliquée »…

IV. Les raisonances du monde-Musique

200



Dois-je ainsi avouer que j’ai depuis longtemps le projet d’une pièce 
orchestrale dont l’organisation instrumentale formaliserait l’événement 
politique que fut l’apparition spontanée le 1er mai 1968 place de la Bastille 
d’une « démocratie de masse a » qui pré8gurait, sans que personne ne s’en 
doute alors, les événements politiques qui allaient suivre. Le  moment-
faveur de Farben b (mettant en circulation une petite formation de chambre 
prélevée dans le grand orchestre et constamment variée) suggère ce qu’une 
telle formalisation musicale pourrait être…

Remarquons ici, à la suite d’un récent débat avec Slavoj Zizek  22, que 
Farben, ainsi compris, résonne avec l’idée de communisme bien davantage 
qu’avec celle de révolution, laquelle se trouve par contre magni8ée par la 
cantate Octobre de Proko8ev dont il a été question précédemment. Où, 
ce faisant, on suggère qu’une musique se rapporte moins à une politique 
comme telle (seule une autre politique se rapporte politiquement à une 
politique donnée, tout de même que seule une autre œuvre musicale se 
rapporte musicalement à une œuvre musicale donnée) qu’à sa représenta-
tion, comme Idée ou comme 8gure…

Appelons formalisatrice cette modalité où il s’agit, pour la musique, de 
formaliser selon ses ressources propres une pratique politique singulière :

Phénomène politique

Structure abstraite

Phénomène musical

formalisation interprétation

[modèle]

[théorie]

Musicalisante

La troisième manière serait celle que pratiquent les œuvres de Proko8ev 
et Zimmermann et que j’ai nommée musicalisation d’un style sonore 
constitué par la politique (événement ou époque). Cette troisième manière 

a. « Démocratie de masse », rude et vigoureuse comme il se doit : elle faisait suite à des 
a5rontements, face au Cirque d’Hiver, entre d’un côté les militants de l’UJCML (Union de 
la jeunesse communiste marxiste-léniniste), du MSLP (Mouvement de soutien aux luttes 
du peuple) et des CVB (Comités Vietnam de base) et de l’autre côté le service d’ordre de la 
CGT et du PCF. Une fois la manifestation dispersée, les discussions informelles ont brassé 
les di5érents « publics » en d’innombrables groupes spontanés où les confrontations d’argu-
ments remplaçaient désormais les échanges de coups.

b. Cf. I. vi. 5

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

201

 



se distingue de la précédente en ce qu’ici la réalité sonore de la politique 
reste concrètement présentée dans la musique (alors que dans la manière 
« formalisatrice » précédente, le modèle que fournit une politique est 
abstrait et reste enfoui sous la musique).

On pourrait distinguer le rapport à la politique de ces deux dernières 
manières musicales de procéder (musicalisation/formalisation) en disant 
que dans la musicalisation, le style sonore (dé) signe la politique là où la 
formalisation musicale la signi+e. Je  mobilise ce faisant la distinction 
proposée par Lacan entre signe et signi+ant : « Le signe est ce qui représente 
quelque chose pour quelqu’un, tandis que le signi8ant est ce qui représente 
un sujet pour un autre signi+ant. » 23. Dans la manière dite musicalisante, le 
style sonore musicalement distingué représente la politique comme maté-
rialité pour la musique tandis que dans la manière dite formalisante, la 
structuration abstraite de la politique représente la politique comme forme 
de pensée pour la musique.

Un chiasme forme/fond

Remarquons cependant que les deuxième et troisième manières 
partagent une importante propriété : toutes deux retiennent de la politique 
une forme pour en faire l’enjeu même de leur propos (musical).

Nietzsche avait déjà relevé cette tendance de l’art à prendre pour fond 
ce que les autres modes de pensée tiennent pour une simple forme en sorte, 
écrivait-il, que pour les artistes la vie semblait se présenter « à l’envers ».

J’appellerai « dualité » cette manière d’intervertir forme et fond (comme 
on dualise mathématiquement objets et relations) pour la distinguer de la 
manière « distanciation ».

D’où le tableau suivant :

Distanciation Application de la pensée musicale Eisler

Dualisation
Formalisation musicale [Pousseur]

Musicalisation d’un style sonore Octobre
Requiem

auquel il faudrait ajouter la thèse-Schoenberg d’un non-rapport entre 
musique et politique.

IV. Les raisonances du monde-Musique

202



15 – Une dualité musique/politique ?
Je voudrais terminer ce petit examen en thématisant plus avant le prin-

cipe d’une dualité possible entre musique et politique, principe qui me 
semble, au total, être le plus pertinent.

Rappelons  : il s’agit là d’un thème subjectif, d’un projet, d’une thèse, 
d’un projet, nullement d’un constat ou d’une description (il serait bien sûr 
absurde de soutenir que musique et politique seraient par essence duaux). 
Il s’agit donc ici moins d’une dualité que d’une dualisation : moins d’un état 
objectif que d’un processus subjectif.

Deux pensées ré#exives

Notons d’abord que cette dualisation est rendue possible par le fait que 
musique et politique sont des pensées de même type, c’est-à-dire des pensées 
ré9exives (ou pensées qui pensent également leurs pensées – d’où, au demeu-
rant, l’importance des intellectualités tant musicales que politiques a…) .

Ceci posé, la dualisation ne se réduit pas à la polarité forme/fond mais 
peut s’entendre entre musique et politique plus largement. En e5et on peut 
étendre la dualisation des formes et des fonds à une dualisation du temps 
politique (époque) et de l’espace musical (monde).

Monde et époque

Le principe de cette dualisation généralisée serait le suivant :
 — La politique fait époque, mais elle ne fait pas pour autant monde : un 

monde lui est toujours donné, que la politique va transformer (révolu-
tionner/réformer b). 

 — À l’inverse, la musique fait monde (il y a le monde-Musique) mais (en 
général) elle ne fait pas époque : c’est d’ailleurs ce qui permet toujours 
d’écouter la musique de Bach aujourd’hui là où une relecture politique 
de Marx est moins immédiate (voir par exemple ma tentative précé-
dente concernant les thèses sur Feuerbach).

a. Alain Badiou insiste en philosophie sur la di5érence, interne aux di5érentes « procé-
dures génériques », entre celles qui pensent leurs pensées (arts et politique) et celles qui ne 
le font pas – c’est-à-dire pensent sans penser pour autant leur pensée – (sciences et amour).

b. Il n’y a pas « le monde de la politique », sauf en un sens journalistique.

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

203

 



Plus encore
 — La musique fait monde en produisant un temps (le temps musical) 

qui lui est propre.
 — La politique fait époque en changeant le monde (qui n’est pas « son » 

monde).
Ainsi le monde de la musique transforme le temps alors que le temps 

politique (époque) transforme le monde dans lequel elle intervient : dualité 
d’un faire musicalement monde avec du temps et d’un faire politiquement 
époque avec un monde.

Cette dualité d’un temps politique (ou époque) qui change le monde et 
d’un monde de la musique qui supplémente le temps peut se formaliser ainsi :

monde
Temps Monde

temps

musiquepolitique

monde’ temps’

Une dissymétrie

Cette dualité a des e5ets subjectifs qu’on peut présenter ainsi :
 — Pour la politique (s’entend pour le militant), le monde-Musique ne 

fait pas monde mais constitue une région à l’écart qui n’intéressera 
guère la politique.

 — Par contre, on l’a vu, pour la musique (et pour le musicien), un 
moment politique peut apparaître comme 8xant « l’époque ».
Il y a donc dissymétrie :

 — La musique apparaît pour la politique comme utopie puisque son 
monde n’existe pas pour la politique, ni comme monde, ni comme 
lieu de pensée : politiquement, la musique est hors-lieu. En ce sens, la 
musique ne saurait être tenue pour utopique que par un militant, non 
par un musicien.

 — À l’inverse, la politique qui fait époque n’apparaît pas pour la musique 
comme uchronie.
Cette dissymétrie rend compte de ce que la musique puisse choisir de 

se mettre au service (didactique) de la politique, mais que le mouvement 
inverse n’ait guère de sens.

IV. Les raisonances du monde-Musique

204



Une rivalité potentielle

Il faut remarquer au 8nale que la possibilité subjective de cette dualité 
instaure ce qu’il faut bien appeler une rivalité potentielle entre ces deux 
pensées, rivalité qu’on ne retrouve pas entre la musique et un autre art, ou 
entre musique et sciences, ou entre musique et amour, rivalité qui explique 
en partie le point de vue soutenu par Arnold Schoenberg.

À ce titre, je poserai volontiers que la dualité-rivalité (dissymétrique) 
tient lieu entre musique et politique de cette fraternité (symétrique) qui 
peut rapporter la musique à un autre art, du conditionnement (dissymé-
trique) sous lequel la musique peut se disposer à l’égard d’une science, de 
cette alliance (symétrique) qui peut se nouer entre musique et pensée de 
l’amour, de la compatibilité (dissymétrique) que la musique peut rechercher 
vis-à-vis d’une philosophie.

16 – Trois types dans un unique monde-Musique
Terminons en remarquant l’importance de di5érencier les di5érentes 

musiques coexistant à l’intérieur d’un même et unique monde-Musique (de la 
même manière, somme toute, qu’il est essentiel de di5érencier les di5érentes 
politiques à l’intérieur d’une même et unique époque). À ce titre, la position 
d’Hanns Eisler a pour mérite d’inventer un type de musique qui se trouve 
médier le rapport contradictoire entre musique-art et musique-culture a .

Trois, et non deux, types

Il y aurait ainsi (au moins) trois grands types de musiques au sein d’un 
unique monde-Musique :

Musique Entités musicales 
concernées :

Pensée 
musicale ?

Ré9exion (ou 
pensée de cette 

pensée) ?
Cette musique 

doit

culturelle Pièces musicales Non
Non

se faire oublier
appliquée Morceaux de circonstance

Oui
s’entendre

artistique Œuvres musicales Oui s’écouter

a. Rapport contradictoire dont l’équivalent se retrouve, on l’a dit, dans d’autres modes 
de pensée (voir science/technique, amour/sexe, politique/social…).

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

205

 



Trois prescriptions

Au total, on aurait ces trois prescriptions subjectives :
 — délier toute connexion « objectivante » entre musique et politique ;
 — soutenir l’importance (pour le musicien comme pour quiconque  : 

pas plus, mais pas moins non plus) d’être militant d’une politique 
émancipatrice de son temps, et d’endurer courageusement l’indéfectible 
scission des deux pratiques (celle de musicien et celle de militant) ;

 — donner droit à une valeur proprement musicale d’éventuelles 
musiques appliquées, non comme improbable synthèse (dans une 
« improbable » musique politisée) mais comme distanciation créatrice.
Accueillir l’existence de « musiques appliquées » (musique de cinéma, 

musique de théâtre, musique de danse, musique de politique…), porteuses 
d’un type spéci8que de morceaux de musique qu’on dira « de circons-
tance a », c’est se réjouir d’un agrandissement du monde de la musique.

Ainsi la polyphonie b des di5érentes musiques au sein d’un même 
monde-Musique s’aCrme bien être une vertu, non un péril pour l’art 
musical.

Notes bibliographiques
Références

1. Jean-Marie Donegani, en éditorial du numéro de la revue Raisons poli-
tiques consacré au thème Musique et politique (Presses de Sciences Po ; Paris 
– mai 2004).

2. p. 13
3. Marx et Engels : Études philosophiques, Éd. Sociales, 1968 – pp. 61…
4. Mon attitude vis-à-vis de la politique (1950) – Le Style et l’idée, Buchet/

Chastel, 1977, p. 385-386
5. id. p. 385
6. Est-ce loyal ? (1947), p. 191-193
7. Casterman, 1972 (coll. Mutations-orientations, no 19)
8. p. 24

a. Et qu’il convient de bien distinguer de ce qu’on a appelé œuvre musicale composite 
(laquelle s’écoute et pas seulement s’entend : la musique y dirige)…

b. Comme Pousseur nous l’a suggéré, polyphonie est en e5et un nom convenable pour 
thématiser musicalement une « démocratie de masse » interne au monde de la musique.

IV. Les raisonances du monde-Musique

206



9. p. 25
10. Voir la seconde partie de ce livre : La question de l’ordre dans la musique nouvelle 

(p. 81)
11. Du contrat social, I. 88
12. O. CC. tome VIII, p. 133
13. Esquisse pour une rhapsodie pathétique, numéro Beethoven de la revue L’Arc 

(1970)
14. Voir Albrech Betz  : Musique et politique. Hans Eisler, le Sycomore,  1982  : 

p. 69, 146, 148, 204
15. Adorno et Eisler : Musique de cinéma, L’Arche, Paris, 1972
16. op. cit. p. 19
17. p. 167
18. p. 167
19. p. 85-86
20. p. 155-156
21. Adorno, Gallimard, Paris, 2004
22. Lettre ouverte à Slavoj Zizek sur l’hypothèse d’un communisme musical (http://

nessie-philo.com/Files/nicolas_lettreaz.pdf) en réponse à son intervention 
(Remarques pour une dé+nition de la culture communiste) dans le volume L’idée 
du communisme (Badiou/Zizek ; Lignes ; Paris, 2010)

23. Séminaire L’angoisse (livre X, p. 77, 178…)

vi. Musique et politique : Des rapports qui ne vont guère de soi 

207

 


