IX. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

Il s’agit ici de délimiter la singularité d’un rapport musicien envisa-
geable a la philosophie de Deleuze; il sagira ce faisant de clarifier mon
propre rapport de compositeur a cette philosophie.

Je ne ferai ici que dessiner des hypotheéses de travail. En ce sens, j’esquis-
serai un programme de travail plutot que je ne présenterai de conclusions :
quoiqu’ayant croisé, comme beaucoup, la philosophie de Deleuze depuis
la fin des années soixante, et ayant eu de nombreuses occasions de m’inté-
resser a tel ou tel de ses ouvrages (j’ai une affection particuliére pour son
Francis Bacon '), je ne suis ni un adepte ni un familier de cette philosophie.
Il s’agit donc ici d’un regard qu'on dira en extériorité bienveillante.

1 - EN QUOI LA PHILOSOPHIE DE DELEUZE PEUT-ELLE
SERVIR A DES MUSICIENS, MEME ET SURTOUT QUAND ELLE NE
PARLE PAS DE MUSIQUE ?

Cette interrogation est démarquée d’une question posée en 1979 par
Deleuze :

«En quoi la philosophie peut servir a des mathématiciens ou méme a
des musiciens - méme et surtout quand elle ne parle pas de musique ou de
mathématiques ?» 2

A quoi Deleuze répondait ceci :

« Personne nwa besoin de philosophie pour réfléchir sur quoi que ce soit : on
croit donner beaucoup d la philosophie en en faisant l'art de la réflexion, mais on
Lui retire tout, car les mathématiciens comme tels nont jamais attendu les philo-
sophes pour réfléchir sur les mathématiques, ni les artistes sur la peinture ou la
musique; dire qu’ils deviennent alors philosophes est une mauvaise plaisanterie,
tant leur réflexion appartient a leur création respective. »

Ce faisant, Deleuze défendait le type d’enseignement dispensé a
Vincennes face aux menaces de «lobotomie de l'enseignement» * qui
tendaient a faire disparaitre la singularité de cette faculté : singularité de
son public, de son type de (non-) sélection, de sa «distinction des années
d’études », de sa conception des disciplines enseignées, etc. Pour Deleuze,



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

tout ceci n’était pas seulement affaire de circonstances mais touchait a ce
qu’il nommera plus tard «le rapport constitutif de la philosophie avec la
non-philosophie» °.

Je me situerai ici du point de vue inverse : celui du rapport constitué
qu'une intellectualité musicale donnée (une non-philosophie donc) peut
entretenir avec une philosophie donnée.

Il est cependant frappant que dans son texte de 1979, Deleuze ne
réponde guere a la question qu’il pose : il indique certes que la philoso-
phie peut servir « personnellement» a des non-philosophes (sans que pour
autant l'enseignement philosophique dispensé ne reléve alors d’une simple
«culture générale»); il précise également I'importance des «résonances
entre des niveaux et des domaines d’extériorité» ¢ et pointe que «la disci-
pline enseignée doit “prendre”» sur les domaines propres aux auditeurs ou
étudiants. Mais il ne dit rien du contenu effectif de ces «résonances», de la
maniére dont la philosophie peut « prendre» sur la musique ou les mathé-
matiques, peut finalement servir la pensée propre des mathématiciens ou
des musiciens.

Il ne distingue pas davantage le cas ou la philosophie parle de mathé-
matiques ou de musique de celui ou elle n’en parle pas. Il ne fait que relever
I'importance pour la philosophie de rendre un tel service au mathématicien
ou au musicien : il en vala pour lui de l'essence méme d’une philosophie qui
refuse de s'enfermer dans des distinctions d’ordre purement disciplinaire.

D’out ma question : quels sont les services possibles, les raisonances
envisageables que la philosophie de Deleuze peut dispenser au musicien,
«méme et surtout quand elle ne parle pas de musique»?

L R R , ,
ol )Lo.z.” hds «L’dne a fait le philosophe. 1l en est mort. » *

Jajouterai : méme et surtout quand le musicien en question a propre-
ment parler ne fait pas de philosophie, moins encore ne «fait le philosophe »
(au risque alors, comme I’indique le proverbe arabe, d’y perdre son 4me).

Distinguons pour cela, dans les rapports quun musicien peut entre-
tenir a une philosophie donnée, quatre axes, en allant du plus distant au
plus intime : la méfiance, la défiance, la confiance et la signifiance. Nous
verrons que, dans le rapport spécifique a la philosophie de Deleuze, ces

A. (tafalsafa al-Himdru famadta) Proverbe arabe



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

quatre étapes nous meéneront du rapport le plus problématique au rapport
le plus fructueux.

2 — MEFIANCE MUSICIENNE

En général, une méfiance de bon aloi

Le rapport spontané d’'un musicien a la philosophie est un rapport de
méfiance.

Il ne s’agit pas seulement la d’une méfiance générale — qu’on dira alors
anti-intellectuelle - qui existe chez nombre de musiciens se voulant simples
artisans, quils se présentent alors sous la figure d’individus incultes, ou,
tout au contraire, sous la figure d’hommes cultivés dénigrant systémati-
quement toute intellectualité proprement musicale (comme onl’avu*,ilya
une tradition, assez spécifiquement francaise et latine, d’anti-intellectualité
musicale, tradition qui est I'affaire spécifique de musiciens cultivés).

Jentends par méfiance musicienne vis-a-vis de la philosophie une
dimension spécifique du rapport qulentretient le musicien pensif avec la
philosophie : il sagit donc bien la d’'une méfiance interne a I’intellectualité
musicale, méfiance au demeurant que je partage et qui concerne précisé-
ment la question du philosophéme.

On l'a dit * : un philosophéme est un énoncé (ou un simple concept)
d’ordre spécifiquement philosophique qui se trouve transféré tel quel dans
un tout autre ordre de discours, singuliérement ici dans un ordre musicien
du discours, dans le cours donc d’une intellectualité musicale. Il s’agit d’un
énoncé (ou d’un concept) philosophique détaché de sa position spécifique
d’énonciation philosophique et transféré tel quel dans une tout autre posi-
tion d’énonciation comme si son contenu de pensée pouvait ainsi directe-
ment transiter d’un ordre de discours a un tout autre, comme si philoso-
pher voulait dire énoncer des généralités.

De nombreux exemples de tels philosophémes «bouche-trous» se
trouvent sous la plume d’'un Adorno, tout spécialement quand il écrit sur la
musique sans quon sache alors trés bien s’il énonce sur elle en philosophe

A. Cf.IIL 1x
B. Cf. IIL. v1. 8



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

ou musicien. Son livre Philosophie de la nouvelle musique est ainsi saturé de
tels énoncés, au statut philosophique incertain .

Je poserai que cette méfiance musicienne vis-a-vis du risque du philo-
sophéme est de bon aloi.

Face a un tel risque, la directive pour le musicien me semble celle-ci : ne
pas transférer d’énoncés philosophiques dans un autre ordre de discours
en faisant fi des positions d’énonciation dans lesquelles cet énoncé a été
produit, ne pas faire comme si énonciations musicienne et philosophique
étaient homogenes, ou transitives.

Il y a certes des raisonances entre philosophie et musique mais cela
n’induit nul transfert d’énoncés et de notions entre discours philosophique
et intellectualité musicale : il n’y a donc nulle transitivité entre concepts
philosophiques et catégories musicales.

Qu’il y ait une homonymie ne doit pas créer ici de confusion entre
ces deux ordres de discursivité : pour n’en donner quun exemple, qui me
concerne au premier chef ®, la catégorie musicienne de sublime ne saurait
nullement étre un pur et simple transfert en musique du concept philoso-
phique homonyme.

Le point qui nous intéresse plus particuliérement ici est que la philoso-
phie de Deleuze fournit au musicien inattentif ou paresseux de nombreuses
occasions de chuter dans de tels philosophémes.

Dans le cas de la philosophie de Deleuze, une méfiance ordinaire

Précisons tout de suite : ce risque du philosophéme «deleuzien»
tient moins aux écrits de Deleuze qu’a l'usage qulen font ses disciples
ou épigones. Disons que ce risque concerne le deleuzisme plutot que la
philosophie-Deleuze.

Cela tient peut-étre a ce quAlain Badiou appelle une méprise sur sa
philosophie, un «crucial malentendu» 7 ou un contresens, qui tend a la
présenter comme éloge des multiplicités diverses, des désirs hétérogeénes,
des rhizomes proliférants, éloge qui semblerait autoriser la citation vague,

A. On saisit mieux aujourd’hui en quoi la philosophie d’Adorno n’était pas encore a
I’époque - 1947 - complétement constituée : il faudra en effet attendre pour ce faire qu’il ait
rédigé sa Dialectique négative...

B. Cf. mon livre La singularité Schoenberg (op. cit.)

256



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

la référence confuse, une maniére innocente de se rapporter au texte deleu-
zien, de le citer sans que cela tire a conséquence puisqu’il s’agirait chez lui
d’effervescence idéologique, non de construction laborieuse et prudente de
concepts philosophiques.

Bien stir, ce petit jeu des références rhizomatiques n’a pas plus de légiti-
mité que le petit jeu équivalent dont une certaine musicologie est friande a
I’égard d’Adorno (le pont aux anes du « matériau» musical...).

La philosophie de Deleuze n'est en soi nullement responsable de son
dévoiement en philosophémes si bien que la défiance du musicien a I’en-
droit de cette philosophie particuliére sera tenue pour ordinaire : dans
son rapport a la philosophie de Deleuze, le musicien pensif devra se méfier
d’une dérive « philosophémisante » comme il doit s’'en méfier s’il se rapporte
an’importe quelle autre philosophie particuliére.

On va voir qu’il n’en est plus tout a fait de méme a propos de la défiance
musicienne.

3 — DEFIANCE MUSICIENNE

En général, une défiance légitime

La défiance musicienne a ’égard de la philosophie en général se
distingue par une touche sceptique la ot la méfiance releve plutdt de ’hos-
tilité constituée.

Cette défiance du musicien porte pour l'essentiel sur la partie de la
philosophie qui entreprend, comme le dit Deleuze, de « parler de musique ».
En effet, pour le musicien, cette partie de la philosophie s’avere en général
sa partie la plus faible s’il est vrai que le musicien ne saurait y retrouver
«sa» musique : celle qu’il tient connaitre mieux que tout autre.

Tout spécialement, un musicien restera sceptique face aux définitions
de la musique quune philosophie donnée ne manque pas de produire.

257



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

Or, pour un musicien, la musique est par essence sans définition, a
mesure de ce fait tres général que pour I'habitant d’un monde (du monde-
Musique en Poccurrence), ce monde ne saurait étre défini, mieux encore :
n’a nul besoin d’étre défini *.

Le musicien est ainsi indifférent aux définitions de la musique qu’il peut
croiser dans ses lectures. Et parmi les définitions qui lui paraissent inutiles
de la musique, celles que fournit la philosophie lui sont cause spécifique
d’irritation. On ’a déja indiqué : quand un philosophie parle philosophi-
quement de musique, il est trés rare que le musicien s’y retrouve - les mots
pour lui n'ont pas le méme sens que pour le philosophe et le discours philo-
sophique qui se méle de musique apparait au musicien comme désincarné,
abstrait, et pour tout dire peu convaincant -, a fortiori quand le philosophe
entreprend de définir la musique pour la situer, volens nolens, dans une
hiérarchie des arts et une configuration générale des pensées ot le musicien
ne se reconnaitra pas.

Dans le cas de la philosophie de Deleuze, une défiance spécifique

Or, ce type de défiance musicienne, qui me semble plutdt de bon aloi, est
particulierement de mise a I’égard de la philosophie de Deleuze a mesure -
entre autres — de son effort propre pour définir la musique.

La (une?) définition philosophique que Deleuze propose de la musique
est celle-ci :

La musique est «la déterritorialisation de la ritournelle». «La musique
arrache la ritournelle a sa territorialité. La musique est l'opération active, créa-
trice, qui consiste a déterritorialiser la ritournelle. » ¢

Confronté a une telle « définition », le musicien, s’il ne commet pas ici le
contresens de croire que cette définition exhausserait la dimension musi-
cale de la ritournelle (laquelle, pourtant, doit étre philosophiquement - et
non pas musicalement — comprise *), sexclamera : «La belle affaire!»

A. D’ou, au demeurant, que toute définition, réelle ou apparente, de la musique par un
musicien (on en trouve, on I’a vu, sous la plume d’un Berlioz ou d’'un Boucourechliev, mais
la chose est rare) reléve d’une nécessité tres singuliére, en vérité extrinseque ou latérale, qu’il
est alors loisible de dégager et d’examiner comme telle.

B. La musique n’est philosophiquement définissable comme «déterritorialisation de la
ritournelle» qu'a mesure du fait que «ritournelle» (comme «déterritorialisation») est un
concept philosophique et non pas, bien stir, une catégorie musicale.

258



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

La difficulté d’appropriation musicienne de cette définition proprement
philosophique est patente : elle tient a la consistance proprement philo-
sophique du discours qui I’établit — donc a minima au caractére philoso-
phique des concepts de territoire et de déterritorialisation * mais également
de ritournelle - si bien qu'au total, dans cette définition deleuzienne, le
mot «musique» doit étre compris non pas comme désignant une réalité
musicale empirique qui préexisterait a ’énoncé philosophique mais bien
comme construisant ce qui pour la philosophie deleuzienne va mériter de
sappeler musique.

Disons que cette définition deleuzienne de la musique est, comme toute
définition proprement philosophique, constituante de ce dont elle parle
plutdt que constituée a partir d’une préexistence. Bref, entre «la musique »
telle que philosophiquement constituée par cet énoncé et «la musique»
telle quelle constitue le musicien, le rapport - s’il existe! — ne va nullement
de soi.

Une définition philosophique de la musique ouvre ainsi un espace de
pensée qui n’a nulle évidence pour le musicien fut-il pensif. Et la définition
deleuzienne ne déroge pas a cette logique. Rien la donc qui encourage le
musicien a aller y voir de plus pres!

4 - D’ETRANGES ENONCES, DU MOINS POUR LE MUSICIEN...

Les autres énoncés de Deleuze sur la musique ne sont pas moins dérou-
tants pour le musicien de bonne volonté.

— Certains lui apparaissent comme étant irrecevables, en particulier
s’il les entend (a tort bien stir) comme des philosophémes, c’est-a-dire
comme détachés de leur propre consistance philosophique d’énoncia-
tion.

— D’autres vont plutdt constituer pour le musicien des énoncés-piége.
— Dlautres enfin constitueront plutét pour lui des énoncés encom-
brants, ou irritants.

Donnons quelques exemples de ces énoncés philosophiques
«chausse-trappes ».

A. La constitution progressive du concept de territoire passant par ceux de code, de
milieu, de rythme et de territorialisation (le «territoire» étant lui-méme produit d’une
«territorialisation » plutot que I'inverse : cf. Mille plateaux p. 386), rien d’évident a ce travail
conceptuel proprement philosophique, en particulier pour le musicien, ftit-il pensif...

259



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

Enoncés musicalement irrecevables

«Le “mode” mineur, en vertu de la nature de ses intervalles et de la moindre
stabilité de ses accords, confére a la musique tonale un caractére fuyant, échappé,
décentré. »”’

Le musicien ici s’étonnera : « La moindre stabilité » du mode mineur ne
tient pas tant a ses accords qu'au caractére double, bifide de ses pentes mélo-
diques (la différence des mineurs mélodiques ascendant et descendant), et
ce chromatisme n’entraine nul décentrement de la tonalité (laquelle reste
tout autant polarisée quen majeur par le rapport tonique-dominante). Mais
sans doute faut-il entendre ici la dualité majeur/mineur comme une diffé-
rence d’intensités de nature plus philosophique que musicale *°.

«La musique n'est jamais tragique » "'

Le musicien de bondir : et Mozart? et Brahms? et Bernd Alois
Zimmermann? et bien d’autres?

«La musique a soif de destruction. [...] Nest-ce pas son “fascisme”
potentiel ?» 2

«Lart nest jamais une fin, il n'est quun instrument » 3
Deux énoncés difficiles & admettre pour un musicien !

«Les grands auteurs de cinéma sont comme les grands peintres ou les grands
musiciens : cest eux qui parlent le mieux de ce qu’ils font. » '*

Le musicien pensif, celui des trop rares intellectualités musicales d’au-
jourd’hui, ne pourra que bondir & nouveau : sans méme mentionner les
musiciens explicitement opposés a tout «dire la musique», peut-on vrai-
ment soutenir que Bach, Haydn, Schubert, Brahms, Berg and C° (je ne
mentionne méme pas ici les interpreétes...) aient été ceux qui ont le mieux
parlé de ce qu’ils ont fait?

Enoncés-piege

Prenons, par exemple, les énoncés suivants, tous extraits de Mille
plateaux, qui attachent le destin de la musique a celui de la ritournelle :

«La ritournelle est le contenu proprement musical, le bloc de contenu propre
a la musique. »

«La musique existe parce que la ritournelle existe ». 1°

260



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

«Le probléme de la musique est celui de la ritournelle. » 17

«La musique est l'aventure d’une ritournelle » '*

Le piege me semble ici tenir au point suivant : ces énoncés attachent
le destin de «la musique» a un concept philosophique (celui de «ritour-
nelle») dans le temps méme ou cette «ritournelle» est pour «la musique »
thématisée non comme solution mais comme probléme : I’'existence de «la
musique » est ainsi philosophiquement inscrite sous le signe d’un probleme
extrinseque quelle prendrait — quelle devrait prendre... - spécifiquement
en charge : comment un musicien pourrait-il faire sienne ce type philoso-
phique de responsabilité ?

Un autre énoncé-piége relie cette fois musique et cosmos :
«Iln’y a que la musique pour étre l'art comme cosmos » *°

Le piége, pour le musicien, tient ici & une oscillation entre la musique
comme monde (le monde-Musique) et le monde comme musique (le carac-
tére musical du cosmos) : projeté trop directement dans les catégories
possibles d’une intellectualité musicale, cet énoncé désoriente le musicien
pensif.

Mon hypothese serait qu’il y a bien un piege spécifique de certains
énoncés deleuziens car le rapport philosophique de Deleuze a la musique
tend a configurer une image musicale de la pensée * plutét quune image
philosophique de la pensée musicale ®.

Cette question se prolonge alors dans le point suivant : s’il y a bien une
musicalité de la prose philosophique de Deleuze, cette musicalité nous
apprend sans doute sur la prose philosophique de Deleuze mais elle ne nous
apprend guere (singulierement pour le musicien) sur la musique car il n’y a
pas plus lieu de confondre ici musicalité de la prose et mise en prose de la
musique qu’il n’y a lieu de confondre image musicale de la pensée et image
de la pensée musicale.

A. Je dois & Mathilde Lequin d’avoir attiré mon attention sur cette image musicale de la
pensée chez Deleuze.

B. Si pour Deleuze, la philosophie est «une image de la pensée» (Dialogues, 20), une
image musicale de la pensée est alors tout aussi bien une philosophie musicalisée...

261



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

Enoncés encombrants, ou irritants

Certains énoncés deleuziens encombrent immédiatement lesprit du
musicien qui les découvre :

«La ritournelle d’enfant, qui nest pas de la musique, fait bloc avec le devenir-
enfant de la musique. » *°

«La musique n'a pas pour essence clinique I’hystérie, et se confronte davan-
tage a une schizophrénie galopante. » *!

Quest-ce que le musicien peut espérer faire musicalement de tels types
d’énoncé philosophique?
«La musique débarrasse les corps de leur inertie, de la matérialité de leur

présence. Elle désincarne les corps. Si bien qu'on peut parler avec exactitude de
corps sonore, et méme de corps a corps dans la musique. » 2

Ici le musicien se trouve encombré d’une conception qu’il ne saurait
reconnaitre du corps a corps (corps-accord) a mesure précisément de la
distinction, capitale pour un musicien, du (corps) sonore, du (corps) musi-
cien et du (corps) musical : pour lui, le son musical n’est précisément pas
un corps (sonore ou musicien) mais une trace, la trace d’un corps-accord
musical *...

Comment le musicien peut-il alors faire usage d’un tel énoncé philoso-
phique si chacun de ses termes se trouve ainsi décalé, déphasé par rapport
a son cadrage proprement musicien ? Le musicien pensif sortira irrité d’'une
telle lecture a mesure d’un usage qu’il trouvera ici trop allusif de catégories
qui lui semblent devoir étre musicalement maniées avec plus de précisions. ..

«La Nature comme musique » >

Cette fois, le musicien s’irrite de constater que la musique puisse servir
au philosophe a caractériser la Nature, comme elle lui a déja servia caracté-
riser le cosmos, I'image de la pensée quest la philosophie, etc. car ce faisant
la musique n’est jamais traitée pour elle-méme : la musique, installée (un
peu trop facilement, & dire vrai) sur un piédestal illuminant l'univers,
devient instrument... d’éclairage public!

Mais venons-en a des affects plus positifs susceptibles d’attacher le
musicien pensif a la philosophie en général et plus spécifiquement a celle
de Deleuze.

A.CfIL 11

262



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

5 — CONFIANCE MUSICIENNE

En général

Je propose de distinguer trois maniéres générales de se rapporter en
musicien & une philosophie donnée : comme a une météorologie, comme a
une cartographie, et comme a une géologie.

Pour un musicien (comme a priori pour tout autre acteur d’une pensée
non-philosophique (artistique, scientifique, politique...), la dimension
météorologique de la philosophie désigne son aptitude spécifique a confi-
gurer ce quon appellera un « contemporain » : une figure du temps présent
pour la pensée, partagée par les pensées concrétes alors coprésentes.
Le musicien va ainsi pouvoir évaluer ce qu’il y a de proprement contem-
porain dans la pensée musicale a laquelle il ceuvre et dans I'intellectua-
lité musicale qu’il déploie en se repérant a ce que telle ou telle philosophie
configure d’un tel présent pour la pensée.

Ceci va donc nous conduire a examiner comment la philosophie de
Deleuze peut jouer un tel rdle de « météorologie » pour la pensée.

La dimension cartographique de la philosophie va désigner cette fois
son aptitude propre a dégager les grandes orientations de pensée envisa-
geables dans l'espace contemporain précédemment configuré, donc les
grandes décisions et dynamiques de pensées qui s'avérent structurer, dans
le moment présent, le champ des possibles.

La gerbe des intellectualités musicales envisageables en ce méme
moment va se trouver ainsi surdéterminée par cette cartographie des
possibles.

Enfin la dimension géologique de la philosophie désignera son aptitude
a dégager les conditions de possibilité des différents régimes discursifs.

Il s’agit ici pour le musicien d’examiner a quelles conditions il est ou
non possible de soutenir telle ou telle these sur la musique, par exemple
que la pensée musicale n'est pas langagiére (ce qui suppose alors de pouvoir
soutenir plus largement l'existence d’'un écart essentiel entre pensées et
langages).

Météorologie (du temps présent), cartographie (des orientations géné-
rales) et géologie (des conditions de possibilité) composent ainsi ce quon

263



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

appellera une confiance musicienne en la philosophie, en sa capacité d’aider
tant la pensée musicale (a 'ceuvre) que la pensée musicienne (investie dans
telle ou telle intellectualité musicale) a s'orienter en une situation présente
donnée.

et dans le cas de la philosophie de Deleuze

Quen est-il de ces trois dimensions dans le cas spécifique de la philoso-
phie de Deleuze?

6 — METEOROLOGIE DELEUZIENNE ?

Quen est-il d’abord d’une éventuelle « météorologie deleuzienne » pour
la pensée, et donc d’un concept proprement deleuzien du « contemporain » ?

Il me semble rencontrer ici une difficulté propre qui tient a larti-
culation des concepts deleuziens de temps, de mémoire, de pensée et de
contemporanéité.

Temps

Il'y a une premiére méprise usuelle des musiciens concernant le concept
de temps chez Deleuze qui consiste a le concevoir comme apte a configurer
la notion spécifique de temps musical. Or il me semble que le concept deleu-
zien de temps n’a nul rapport intrinséque immédiat avec la notion de temps
musical.

Croire que le concept deleuzien de temps envelopperait la notion de
temps musical peut, il est vrai, étre suggéré par des énoncés tels ceux-ci :

«La musique fait entendre la force sonore du temps » **

«Rendre le Temps sensible en lui-méme, tdche commune au peintre, au
musicien, parfois a I'écrivain ». »

mais également par la maniére dont Deleuze a ressaisi la dualité boulé-
zienne du temps lisse et du temps strié pour en faire tout autre chose - ce
qui philosophiquement est bien légitime mais ne peut que désargonner le
musicien (on sait d’ailleurs combien Boulez est resté perplexe face au destin
deleuzien inattendu de ses catégories musicales empiriques...).

264



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

Le point le plus important en matiére de capacité « météorologique »
de la philosophie deleuzienne est que le temps dont il est question dans
les citations précédentes n'est pas exactement ce temps de la pensée quune
«météorologie » philosophique peut déceler.

Ainsi, pour Alain Badiou, chez Deleuze «le temps est la vérité», et Iétre
du temps est ’étre de la vérité . D’oui qu’il soit possible a Deleuze d’écrire :

«de la durée méme ou du temps, nous pouvons dire qu’il est le tout des
relations. » 7

Ce n'est évidemment pas selon un tel sens du temps qu’il nous sera
possible de délimiter un temps général pour la pensée.

Serait-ce alors plut6t en tirant parti de son concept de mémoire que
nous trouverons ce temps dont il est question dans notre « météorologie » ?

Mémoire

La conception deleuzienne du temps s’associe en effet & une fonction
centrale de la mémoire.

«Mémoire est le vrai nom du rapport a soi. [...] Le temps comme sujet, ou
plutodt subjectivation, sappelle mémoire. Non pas cette courte mémoire qui vient
apres, et soppose a loubli, mais I"“absolue mémoire” qui double le présent, qui
redouble le dehors, et qui ne fait qu’un avec 'oubli, puisquelle est elle-méme et
sans cesse oubliée pour étre refaite. [...] Seul loubli (le dépli) retrouve ce qui est
plié dans la mémoire (dans le pli lui-méme). [...] Ce qui soppose a la mémoire
nest pas loubli, mais l'oubli de 'oubli. »

Notons incidemment que cette conception deleuzienne de la mémoire
a, pour nous musiciens, une vertu significative : elle déprend l'art (et donc
aussi la musique) d’un travail de type psychologique sur la mémoire.

Mais tout ceci ne configure pas davantage une problématique du
moment présent s’il est vrai que le moment présent de la pensée quon
demande ici a la philosophie de caractériser ne procéde nullement d’un
passé (et donc d’'une mémoire ou d’un oubli) mais plutdt d’une affirmation
neuve apte a délimiter les contours d’un nouveau jour pour la pensée.

265



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

Pensée

La difficulté se reporte alors sur la conception deleuzienne du rapport
de la philosophie a la pensée.

En effet le contemporain dont il s’agit en matiére de « météorologie »
est un contemporain entre différentes pensées, dont la philosophie fait son
affaire - j’adopte ici la problématique philosophique d’Alain Badiou - en
contemporanéisant les différentes «procédures de vérité» qui la condi-
tionnent. Or il n’est pas du tout stir que Deleuze envisage les rapports entre
pensée musicale et pensée philosophique sous ce schéme. Ainsi Badiou
soutient que pour Deleuze «il n’y a pas vraiment des pensées» et que «seule
la philosophie mérite pleinement le nom de pensée» *°.

§’il est donc vrai quil n’y aurait pas dans la philosophie de Deleuze
I'idée méme d’un moment présent pour la pensée, le principe méme d’une
logique du contemporain, alors le musicien ne saurait y trouver la caracté-
risation concréte du moment présent qu’il partage avec le philosophe mais
aussi avec le militant, le mathématicien ou 'amant.

Contemporanéité

Derniére piste de réflexion : il me semble que chez Deleuze I'idée de
contemporain est parfois thématisée sous le concept de «bloc d’enfance ».

«Le souvenir a toujours une fonction de reterritorialisation. Au contraire, un
vecteur de déterritorialisation n'est nullement indéterminé [...] : cest la déterri-
torialisation qui fait “tenir” ensemble les composantes moléculaires. On oppose
de ce point de vue un bloc d’enfance, ou un devenir-enfant, au souvenir
d’enfance. » ¥

D’une part le contemporain ferait bloc; d’autre part le surgissement au
présent de ce bloc I'indexerait d’enfance : la musique proprement contem-
poraine serait ainsi congue comme le bloc d’enfance de la musique... Pour
un musicien, 'image est parlante (la musique contemporaine n'est pas pour
lui un crépuscule mais bien plutot une aurore musicale) mais reste sans
pouvoir spécifique d’orientation car la question météorologique est bien
plus précise.

Bref, sile musicien pensif peine a trouver dans la philosophie de Deleuze
une météorologie du contemporain, il y a toutes raisons de penser que ce
nest pas simplement parce que son rapport a la philosophie est exogéne et

266



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

limité mais que cela tient bien a des caractéristiques intrinséques de cette
philosophie.

7 - CARTOGRAPHIE DELEUZIENNE ?

Qu’en est-il maintenant de la philosophie de Deleuze en matiére de
cartographie, cest-a-dire d’'orientations pour la pensée?

On prendra d’abord soin de relever que Deleuze nest pas étranger a
cette puissance cartographique puisqu’en au moins une circonstance, il
parle de Michel Foucault (du moins de celui de Surveiller et punir) comme
d’un «nouveau cartographe» .

La capacité de la philosophie deleuzienne de cartographier la pensée
pour le musicien me semble d’abord tenir a sa conception méme du sol et de
la terre, donc a ses concepts de territoire et de territorialisation.

«Penser se fait dans le rapport du territoire et de la terre. [...] Ce sont deux
composantes, le territoire et la terre, avec deux zones d’indiscernabilité, la déter-
ritorialisation (du territoire a la terre) et le reterritorialisation (de la terre au
territoire). »

«La déterritorialisation comme débordement du territoire (espace d’actuali-
sation) par le virtuel de toute actualisation » 33.

Il y a d’abord que cest la territorialisation qui dépose le territoire, et
pas l'inverse. Il y a ensuite une prévalence de la déterritorialisation sur la
territorialisation comme il y en a une du virtuel sur I'actuel.

Tout ceci conduit, me semble-t-il, la philosophie de Deleuze a ne pas
vouloir orienter la pensée dans un territoire congu de maniére stable. Plus
encore : §'il faut, a un moment donné, en venir malgré tout a distinguer des
orientations, il sagira alors aussitot pour Deleuze de faire valoir la diago-
nale de cette distinction, la ligne de fuite a vitesse infinie qui brouillera la
bifurcation actualisée plutdt que la décision a prendre. Sa pensée en effet
semble préoccupée moins d’orientation que de vitesse si bien que si nous
voulons avec lui nous orienter, il nous faudra alors le faire selon un ordre
des intensités plutdt que selon le modéle d’une rose des vents : pour Deleuze,
I’idée d’un point de bifurcation (qui requiert de décider) est sans doute une
figure trop statique de la pensée; le principe du choix ne concentre pas pour
lui la figure de la liberté puisque

«ne choisit bien, ne choisit effectivement que celui qui est choisi. » **

267



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

Le point de bifurcation ot la pensée doit se prononcer ne constitue donc
nullement pour Deleuze une pierre de touche.

Le rapport deleuzien a la cartographie releve ainsi moins d’une ques-
tion d’orientation (de la carte ou du territoire) que d’une problématique
d’appropriation ol ce qui compte est la vitesse de circulation et I'intensité
du parcours : ce qui importe est la vitesse et 'intensité qui vous emportera
(et par la vous choisira) plutdt que la direction que vous déciderez.

Pour Deleuze, cartographier, ce ne serait pas relever un territoire de
pensée donné et l'orienter; ce serait s'assurer que les innombrables trajets
de ce territoire sont a méme, par leurs intensités et vitesses, de déposer une
trace. Pour Deleuze, la cartographie ne précéderait pas le trajet : ce serait le
trajet lui-méme qui cartographierait, qui tracerait la carte.

En un tel sens, la question de l'orientation devient alors relativement
indifférente, ce qui peut étre rapproché de cette maxime méthodique sur
laquelle Deleuze ne cesse d’insister qui consiste a « prendre les choses par le
milieu» et que Badiou interprete ainsi :

« Ne pas tenter de trouver d’abord un des bouts, et d’aller ensuite vers lautre.
Non. Saisir le milieu, parce qualors le sens du parcours nest pas fixé selon un
principe d’ordre ou de succession; il est fixé par la métamorphose mouvante
qui actualise une des extrémités dans celle qui en est apparemment la plus
disjointe. » *

Cette indifférence deleuzienne quant a lorientation se retrouve dans
I'intérét constant que Deleuze porte au pli (13 ol s'orienter implique plutot
le geste contraire du dépli). Ainsi Badiou, lisant Deleuze, reléve que pour
Platon il s’agit

«d’orienter le plan, de hiérarchiser les régions, ce qui, quand elles demeurent

pliées, est impossible. » 36.

Au total, il ne semble donc guere envisageable de se rapporter a la
philosophie de Deleuze sous le scheme cartographique, comme capacité
d’orienter la pensée selon le plan déplié d’un territoire balisé.

oo

Si la philosophie de Deleuze n'est susceptible d’aider le musicien ni
a caractériser ce qui en pensée lui est contemporain, ni a s'orienter dans
le dédale des directions possibles, peut-elle au moins l'aider a clarifier a
quelles conditions il lui sera possible de soutenir telle ou telle proposition ?

268



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

8 - GEOLOGIE DELEUZIENNE ?

La difficulté « géologique » propre a la philosophie de Deleuze me semble
toucher a son concept de virtuel.

Le premier contresens qu’il importe au musicien d’éviter est celui de
confondre virtuel et possible. La directive deleuzienne est ici particuliére-
ment claire :

«Le seul danger, en tout ceci, cest de confondre le virtuel avec le possible. Car
le possible s'oppose au réel; le processus du possible est donc une “réalisation”.
Le virtuel, au contraire, ne soppose pas au réel; il posséde une pleine réalité par
lui-méme. Son processus est l'actualisation. »

Pour Deleuze, le possible fait donc couple avec le réel, quand le virtuel le
fait avec 'actuel : le virtuel nest pas un possible apte a se réaliser; le virtuel
engendre Pactuel par actualisation.

Dans ces conditions, quest-ce qu'une condition de possibilité voudrait
bien pouvoir dire? La encore, ce qui va importer pour cette philosophie
deleuzienne, ce sera moins la décision liminaire (qui va rendre possible tel
ou tel type d’énoncé) que le fait que cet énoncé actualise un virtuel; ce
qui importe pour Deleuze est la vitesse d’actualisation de cette affirmation
énonciative plutot que sa localisation.

En un sens, cest un peu comme si le plus important dans cette philo-
sophie tenait a la vitesse d’énonciation et non pas a la nature particuliére
des énoncés posés : la vitesse et la diagonale d’énonciation priment sur
'objet-énoncé.

Si tout ceci n’est pas trop inexact (je ne suis pas philosophe, et voudrais
éviter de faire ’dne-philosophe...), alors il convient de substituer a notre
question des conditions de possibilité celle des virtualités dont tel ou tel
énoncé va procéder par actualisation et de remplacer les questions suivantes
«A quelles conditions ceci est-il ou nest-il pas possible ? A quelles conditions
tel impossible peut-il devenir possible, peut-il étre forcé?» par celles-ci :
«Selon quel type de trajet et de vitesse telle virtualité pourra-t-elle sactua-
liser ? Selon quel type de trajet et de vitesse telle actualisation figée pourra-t-
elle libérer ses virtualités qui étouffent dans actualisation en cours ?»

Dans cette optique, comme 1I’écrit Badiou, «tout objet est progressive-
ment dissous sous la forte marée de l'actualisation dont il est comme une
trace sur le sable» * si bien qu’il n’y a alors plus lieu de se demander a

269



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

quelles conditions tel ou tel type d’objet est-il exposable, présentable, inten-
sifiable dans telle situation donnée.

La conclusion semble donc nette : un musicien ne saurait se référer a
la philosophie de Deleuze (surtout quand, heureusement pour lui, elle ne
parle pas de musique - on a vu 'embarras spécifique du musicien lorsque
tel n’était plus le cas... -) pour s'orienter dans le champ contemporain des
possibles.

o

Par-dela une méfiance générale, une défiance spécifique et une confiance
impossible (inactualisable?), le rapport du musicien a cette philosophie
doit alors passer par une quatriéme dimension : celle que jappellerai de la
signifiance (par euphonie avec les noms précédents).

9 — SIGNIFIANCE MUSICIENNE

En général

Je propose ici d’appeler «signifiance » un type particulier de raisonance,
une maniere générale pour le musicien de se servir des mots de la philoso-
phie, singuliérement de ses concepts, en tentant de leur donner une signifi-
cation musicale nouvelle susceptible d’éclairer son espace propre de travail.

Le point ici sera bien str d’éviter consciemment le piége du philoso-
pheme : non pas prétendre transférer une consistance d’un régime d’énon-
ciation & un autre mais faire résonner des logiques discursives hétérogénes,
mettre en raisonance des modes de pensée autonomes.

Queen est-il d'une telle opération a partir de certains concepts
deleuziens?

et dans le cas de la philosophie de Deleuze

Ecartons d’abord les concepts qui savérent problématiques pour
aborder ensuite ceux qui me semblent plus prometteurs.

270



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

Concepts problématiques

Il convient d’abord de tenir lintellectualité musicale a I'écart de
concepts deleuziens inaptes a susciter une raisonance musicale/musicienne
stimulante :

— celui de «vie», venu de Bergson, et qui «donne en dernier ressort
toujours raison a ce qu’il y a» ¥ : le couple de «la musique & la vie» ne
saurait renouveler I'intellectualité musicale;

— celui de «simulacre» qui configure une logique de l'apparaitre
musicalement peu stimulante (mais, selon Francois Zourabchvili *, ce
concept a été abandonné apres Logique du sens);

— celui de «virtuel » dont j’ai parlé plus haut et qui est trop homonyme
d’un terme devenu tarte-a-la-créme dans le monde de la technologie
contemporaine.

Une difficulté spécifique surgit si 'on examine la stimulation intellec-
tuelle qui, pour le musicien, pourrait provenir du réle que Deleuze accorde
a la circulation d’une place vide :

«Faire circuler la case vide [...] est la tdche aujourd’ hui. » *!

En effet, comme on I'a longuement vu 4, il est possible d’explorer la
logique propre de I’écoute musicale comme mettant en circulation une telle
case vide entre trois termes : l'ceuvre, la musique et I’écouteur-musicien.

La difficulté est alors a mon sens que Deleuze associe étroitement une
telle circulation & une logique du sens puisque la phrase exacte que je viens
de citer est en fait celle-ci :

«Faire circuler la case vide, et faire parler les singularités pré-individuelles et
non personnelles, bref produire le sens, est la tache aujourd’hui. » #

Ce réquisit — « produire du sens» — est encore plus clairement énoncé
ailleurs :

«le sens, non pas du tout comme apparence, mais comme effet de surface et
de position, produit par la circulation de la case vide dans les séries de la struc-
ture (place du mort, place du roi, tache aveugle, signifiant zéro, cantonade ou
cause absente, etc.). » ¥

D’ou la difficulté de s’appuyer sur cette problématique deleuzienne pour
le musicien qui, comme je le fais, théorise I’écoute musicale a distance

A.Cf. 1 v

271



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

du sens, et donc de toute vision interprétative ou herméneutique de cette
pratique : I’écoute est incorporation a une ceuvre (qui fait la musique) plutot
que production de sens (fat-il musical).

Concepts ouverts aux raisonances fécondes

Venons-en (enfin, diront les deleuziens!) aux concepts aptes a susciter
des raisonances musicales fécondes.

10 - RAISONANCES FECONDES

Je le rappelle : il s’agit ici de formuler un éventuel programme de travail
plutdt que de publier un fascicule de résultats dégagés au terme d’une
longue familiarité avec la philosophie de Deleuze.

COI‘pS sans organe

«Ily a ce quArtaud a découvert et nommé : corps sans organes. » **

«Le corps nest jamais un organisme. [...] Le corps sans organes soppose
moins aux organes qu’d cette organisation des corps qu'on appelle organisme.
Le corps sans organes ne manque pas dorganes, il manque seulement d’orga-
nisme, cest-a-dire de cette organisation des organes. [...] Londe parcourt le
corps.» ¥

Le concept typiquement deleuzien de «corps sans organe» serait-
il susceptible d’enrichir une théorie musicienne du corps musical et du
corps-accord *?

Stoicisme
On connait * 'importance de la référence stoicienne dans la philoso-

phie de Deleuze.

Si Ton veut examiner de quelle maniere la logique musicale de
I’écoute pourrait tirer parti de la logique stoicienne de l'assentiment ?,
il faudrait sans doute examiner plus avant la portée d’un tel croisement

A. Voir notre chapitre II. 11

B. Je m’y suis moi-méme engagé. Voir La logique musicale de I’écoute : une logique stoi-
cienne de lassentiment? (Séminaire mamuphi, Ens; 15 octobre 2005) http:www.diffusion.
ens. fr/index.php?res=conf&idconf=878

272



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

musique-philosophie autour des Stoiciens a la lumiére de ce que nous en
suggere la philosophie deleuzienne.

Pli

On sait 'importance du concept deleuzien de pli, au point que pour
Badiou ce concept occupe une place centrale dans la nomination deleu-
zienne de I'Etre :

«le Pli est finalement “subjectif” en ce qu’il est exactement la méme chose
que la Mémoire, la grande mémoire totale dont nous avons vu qu’elle était un
des noms de 'Etre.» 7

Or il se trouve que de manieres assez diverses, la catégorie de «pli»
intervient de maniére récurrente en intellectualité musicale : j’ai pu ainsi
écrire un article intitulé « Le pli du sérialisme» *, mais il y aurait également
lieu de s’interroger musicalement sur le pli d’une ceuvre, ou sur 'intellec-
tualité musicale comme pli musical/musicien dans la pensée...

Chaosmos
La notion deleuzienne (est-ce exactement un concept?) de chaosmos est
également trés parlante pour un musicien :
«lidentité interne du mode et du chaos, le chaosmos » *

«Lart west pas le chaos. [...] Il constitue un chaosmos, comme dit Joyce, un
chaos composé. » ©

Jutilise pour ma part ce terme de Joyce en un tout autre sens : pour
désigner que l'extérieur du monde-Musique n'est pas constitué en Tout, en
«un univers » mais en simple « chaosmos », avec ce que ce mot suggere alors
d’inconsistance et de non-totalisation.

Iy aurait alors lieu d’affiner le frottement de ce double sens du méme
mot entre un concept philosophique et une catégorie musicienne.

A. Lepli du sérialisme (Notre présent musical reléve-t-il d’un aprés-sérialisme ?) (Musiques
du xxe siécle - Observatoire Musical Frangais, Université de Paris-Sorbonne; 1999)

273



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

Effondement

«Par “effondement”, il faut entendre cette liberté sans fond non médiatisée,
cette découverte d’un fond derriére tout autre fond, ce rapport du sans-fond avec
le non-fondé »

«Un universel effondrement, mais comme événement positif et joyeux,
comme effondement » *!

«le fondement qui toujours défait ce qu’il fonde » >

Ce concept d’effondement pointe le sans-fond de toute vraie décision
(celle qui, dans les termes de Badiou, se prend toujours «au bord du vide »).

La encore, différentes énergies d’'un méme mot se frottent : peut-on en
tirer des étincelles pour la pensée musicienne?

«Logique de la sensation »

Concernant «la logique de la sensation » (Francis Bacon), la logique du
rapport musicien entretenu a la philosophie de Deleuze pourrait relever
d’une fiction : faisons comme si le discours deleuzien sur la peinture de
Bacon pouvait valoir pour la musique et voyons quelles conséquences le
musicien pensif peut en tirer.

Il faudrait alors examiner de quelle maniére les différentes orientations
distinguées par Deleuze en matiere de peinture moderne * (soit les diffé-
rentes réponses a la question « pourquoi de la peinture aujourd’hui encore ?»)
pourraient ou non éclairer la cartographie de la musique contemporaine.

Syntheése disjonctive

Venons-en pour terminer au concept de Deleuze qui pour moi est le
plus stimulant, celui dont Frangois Zourabichvili nous dit qu’il constitue
«lopérateur principal de la philosophie de Deleuze, le concept signé entre
tous» * : le concept de synthése disjonctive.

Qu’est-ce donc que la synthese disjonctive chez Deleuze?

>

. Francis Bacon, p. 67 et suivantes. Je rappelle ses «trois grandes voies» :
— l’abstraction,

Pexpressionnisme abstrait (ou art informel),

la nouvelle figuration, celle de la Figure, qui sauve le contour.

274



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

Clest une «synthése affirmative de disjonction» >* ou une «disjonction

synthétique affirmative» * qui renvoie au «ou bien» comme la «synthése
connective» renvoie au «si. alors» et la «synthése conjonctive» au «et» *:

« On distingue trois sortes de synthéses : la synthése connective (si. alors) qui
porte sur la construction d’une seule série; la synthése conjonctive (et), comme
procédé de construction de séries convergentes; la syntheése disjonctive (ou bien)
qui répartit les séries divergentes. » ¥

« Toute la question est de savoir a quelles conditions la synthése est une véri-
table synthése, et non pas un procédé d'analyse. [...] Ordinairement la disjonc-
tion n'est pas une synthése a proprement parler, mais seulement une analyse
régulatrice au service des synthéses conjonctives puisquelle sépare les unes des
autres les séries non convergentes. » **

Badiou, dans son essai sur Deleuze, thématise ainsi

«ce que Deleuze nomme une “synthése disjonctive” : penser le non-rapport
selon I'Un, qui le fonde en séparant radicalement les termes. [...] Expliquer que
“le non-rapport est encore un rapport, et méme un rapport plus profond.” » >

Par exemple la synthése disjonctive du voir et du parler que développe
Deleuze a propos des travaux de Michel Foucault :

«Il y a disjonction entre parler et voir, entre le visible et I’énongable : “ce
quon voit ne se loge jamais dans ce qu'on dit”, et inversement. La conjonction
est impossible. » ©

Ce concept engage de nombreuses raisonances extrémement fécondes
pour lintellectualité musicale, raisonances que je voudrais ici rapide-
ment suggérer, en retenant avant tout, pour mes besoins propres de musi-
cien, qu'une synthése disjonctive serait une maniére de rapporter ce qui
est sans rapport, de rapporter par exemple deux termes (Deleuze suggére
ailleurs ¢ qu’il n’est nullement nécessaire ici de sarréter a deux...) sans
rapport entre eux, non pour instituer un nouveau rapport a partir d’'un
non-rapport, non bien sir pour les dialectiser (une synthése disjonc-
tive est précisément un mode non dialectique de synthése) mais pour
dépasser la dimension spontanément analytique du non-rapport en une
nouvelle conception «synthétique» du Deux (1+1) ou du Pluriel (série que
Deleuze appelle précisément, dans le cas de cette synthése disjonctive,
«divergente » ).

Ilyad’abord que ce concept permet de caractériser une dimension essen-
tielle de Pintellectualité musicale comme telle s’il est vrai que le musicien

275



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

pensif se tient simultanément sur les deux bords d’un non-rapport : celui
entre pensée musicale et dire musicien. En effet d’'un c6té, comme musi-
cien ordinaire, il partage la pensée musicale, il est un passeur de I'ceuvre,
il est traversé par la musique qu’il fait; et d’un autre c6té, comme musicien
pensif cette fois, il est I'acteur du dire musicien, de U'intellectualité musi-
cale. Or il ny a pas véritablement de rapport entre ces deux bords si ce n’est
précisément le musicien pensif qui tient ensemble ces deux bouts et quon
dit a ce titre dividu.

D’ou I'idée d’investir I’intellectualité musicale comme constituant une
synthese disjonctive de I’écouter et du dire, analogue a celle du voir et du
parler dont parle Deleuze a propos de Foucault.

I1y a ensuite différentes situations musicales concretes qui mériteraient
d’étre réexaminées a 'aulne d’une telle signifiance musicienne.

Par exemple les rapports/non-rapports entre Wagner et Schoenberg : la
paire {Wagner, Schoenberg} constitue-t-elle une synthese disjonctive ?

Mais aussi le personnage de Kundry dans Parsifal : nentretient-il pas
quelque proximité avec cette logique de synthese disjonctive puisqu’il
«rapporte», par-dela le vide des entractes, deux faces sans-rapport : une
femme servante et mutique (actes I & III), une femme déchainée et toni-
truante (acte II)?

Il y aurait donc ici lieu de braquer sur tel probléme musicien le pinceau
lumineux de ce concept deleuzien en vue de dégager quelque détail resté
jusque-la dans lombre, quelque difficulté inapercue, quelque pli/dépli non
thématisé.

11 - DERNIERE REMARQUE

Je terminerai ce rapide examen de la maniére dont «la philosophie de
Deleuze peut servir le musicien» par une remarque plus générale.

Jai convoqué ici ce type d’intellectualité musicale quion dira « catégo-
rielle» : celle qui tente d’attraper quelque chose de la pensée musicale au
moyen d’un réseau de catégories musiciennes forgé ad hoc.

Cest le type d’intellectualité musicale qui est mienne, et qui me semble
en général privilégié par les compositeurs (depuis Rameau, le fondateur).

276



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

Mais il est vrai qu’un tout autre type d’intellectualité musicale a égale-
ment sa pleine légitimité : celle qui tentera plutot d’inventer une langue
poétique captant dans un discours littéraire quelque résonance de linten-
sion proprement musicale a I'ceuvre.

Larchétype de cette autre forme d’intellectualité - forme quon dira
«littéraire» — nous est donné par Pierre-Jean Jouve dans son trés beau livre
sur Wozzeck, instruit au demeurant par la contribution du jeune compo-
siteur d’alors Michel Fano. Il n’est bien stir pas anodin que ce livre vienne
non d’un compositeur mais d’un grand poéte.

La force et la faiblesse de cette modalité «littéraire» de I’intellectualité
me semblent de s’épuiser dans sa lecture : une fois le livre fermé, il ne reste
guere de catégories transposables, extrayables et maniables pour d’autres
travaux si bien qu'activer cette intellectualité impliquera toujours de relire
les mémes pages pour réactiver leur résonance poétique. En un sens, I'in-
térét de ce type d’intellectualité est ainsi de rendre la musique apte & mettre
en branle, a susciter un texte poétique plutét qu'a mieux « comprendre » ce
qui se joue musicalement. En un sens, la singularité d’'une ceuvre musicale
sert ici a générer une autre singularité, d’ordre cette fois littéraire.

Cest aussi pour cela qu'en cette circonstance, I'intellectualité de Jouve
ne saurait étre exactement dite musicale, ni d’ailleurs sans doute poétique :
il s’agit de I'intellectualité d’un poéte sur une ceuvre musicale...

Il est patent, au terme de cet examen, que la philosophie de Deleuze
est sans doute mieux adaptée a servir une forme littéraire d’intellectualité
musicale puisqu’il y est essentiellement question de vitesses et d’intensités,
de déplacements et d’accents.

Sans doute retrouvons-nous la ce que nous avons précédemment
mentionné : si la prose philosophique de Deleuze configure une image
musicale de la pensée plutot qu'elle ne délimite une image philosophique
de la pensée musicale, 'intellectualité musicale qui peut le mieux résonner
avec elle, en actualisant ses virtualités musiciennes, sera de type littéraire
plutét que catégorielle.

Cest peut-étre la suggérer que la philosophie de Deleuze pourra, parmi
les musiciens, «servir» en priorité I'interpréte, I'improvisateur ou ’écou-
teur plutdt que le compositeur (en tous les cas que le compositeur catégori-
sant que je suis).



IV. LES RAISONANCES DU MONDE-MUSIQUE

NOTES BIBLIOGRAPHIQUES
Références
1. Francis Bacon. Logique de la sensation (2 volumes; Editions de la différence ; 1996)
2. Deux régimes de fous, Ed. de Minuit, 2003
3. Qu'est-ce que la philosophie? (p. 11)
4. Deux régimes de fous, p. 154
5. Quest-ce que la philosophie? p. 105
6. Deux régimes de fous, p. 153
7. Deleuze, p. 140
8. Milles plateaux, p. 369
9. Mille plateaux, p. 120

10. Ceci nous est suggéré par Frangois Zourabichvili : Le vocabulaire de Deleuze,
p- 41

11. Mille plateaux, p. 367

12. Mille plateaux, p. 367-368
13. Mille plateaux, p. 230

14. L'image-temps, p. 366

15. Mille plateaux, p. 368

16. Mille plateaux, p. 368

17. Mille plateaux, p. 370

18. Mille plateaux, p. 370

19. Mille plateaux, p. 121

20. Mille plateaux, p. 368-9

21. Francis Bacon, p. 38

22. Francis Bacon, p. 38

23. Mille plateaux, p. 386

24. Qu'est-ce que la philosophie? p. 172
25. Francis Bacon, p. 43

26. Deleuze, p. 95

27. LImage-temps, p. 21

28. Foucault, p. 115

29. Deleuze, p. 136

30. Mille plateaux, p. 360

31. Foucault, p. 31...

32. Qu'est-ce que la philosophie? p. 82 ; précisément au chapitre Géophilosophie (!)
33. voir Badiou : Deleuze, p. 127

278



I1X. MUSIQUE ET PHILOSOPHIE : GILLES DELEUZE

34. LImage-temps, p. 232

35. De la vie comme nom de ’Etre

36. Deleuze, p. 148-149

37. Différence et répétition, p. 272-273
38. Deleuze, p. 146

39. Alain Badiou : Deleuze, p. 142

40. Cf. son livre déja cité p. 52 et 84
41. Logique du sens, p. 91

42. Logique du sens, p. 91

43. Logique du sens, p. 88

44. Francis Bacon, p. 33

45. Francis Bacon, p. 35

46. cf. Logique du sens

47. Deleuze, p. 134

48. Différence et répétition, p. 382

49. Qu'est-ce que la philosophie? p. 192
50. Différence et répétition, p. 92

51. Logique du sens, p. 303

52. Badiou : Deleuze, p. 94

53. op. cit. p. 81

54. Logique du sens, p. 389

55. Logique du sens, p. 204

56. Logique du sens, p. 203-204

57. Logique du sens, p. 204

58. Logique du sens, p. 204

59. Deleuze, p. 36. La citation de Deleuze provient de son Foucault, p. 70
60. Foucault, p. 71

61. Anti-(Edipe, p. 14 et 90

62. Logique du sens, p. 204



