
ix. Musique et philosophie : Gilles Deleuze

Il s’agit ici de délimiter la singularité d’un rapport musicien envisa-
geable à la philosophie de Deleuze ; il s’agira ce faisant de clari)er mon 
propre rapport de compositeur à cette philosophie.

Je ne ferai ici que dessiner des hypothèses de travail. En ce sens, j’esquis-
serai un programme de travail plutôt que je ne présenterai de conclusions : 
quoiqu’ayant croisé, comme beaucoup, la philosophie de Deleuze depuis 
la )n des années soixante, et ayant eu de nombreuses occasions de m’inté-
resser à tel ou tel de ses ouvrages (j’ai une a*ection particulière pour son 
Francis Bacon 1), je ne suis ni un adepte ni un familier de cette philosophie. 
Il s’agit donc ici d’un regard qu’on dira en extériorité bienveillante.

1 – En quoi la philosophie de Deleuze peut-elle 
servir à des musiciens, même et surtout quand elle ne 
parle pas de musique ?

Cette interrogation est démarquée d’une question posée en  1979  par 
Deleuze :

« En quoi la philosophie peut servir à des mathématiciens ou même à 
des musiciens – même et surtout quand elle ne parle pas de musique ou de 
mathématiques ? » 2

À quoi Deleuze répondait ceci :
« Personne n’a besoin de philosophie pour ré,échir sur quoi que ce soit : on 

croit donner beaucoup à la philosophie en en faisant l’art de la ré,exion, mais on 
lui retire tout, car les mathématiciens comme tels n’ont jamais attendu les philo-
sophes pour ré,échir sur les mathématiques, ni les artistes sur la peinture ou la 
musique ; dire qu’ils deviennent alors philosophes est une mauvaise plaisanterie, 
tant leur ré,exion appartient à leur création respective. » 3

Ce faisant, Deleuze défendait le type d’enseignement dispensé à 
Vincennes face aux menaces de « lobotomie de l’enseignement »  4  qui 
tendaient à faire disparaître la singularité de cette faculté  : singularité de 
son public, de son type de (non-) sélection, de sa « distinction des années 
d’études », de sa conception des disciplines enseignées, etc. Pour Deleuze, 

253



tout ceci n’était pas seulement a*aire de circonstances mais touchait à ce 
qu’il nommera plus tard « le rapport constitutif de la philosophie avec la 
non-philosophie » 5.

Je me situerai ici du point de vue inverse  : celui du rapport constitué 
qu’une intellectualité musicale donnée (une non-philosophie donc) peut 
entretenir avec une philosophie donnée.

Il est cependant frappant que dans son texte de  1979, Deleuze ne 
réponde guère à la question qu’il pose  : il indique certes que la philoso-
phie peut servir « personnellement » à des non-philosophes (sans que pour 
autant l’enseignement philosophique dispensé ne relève alors d’une simple 
« culture générale ») ; il précise également l’importance des « résonances 
entre des niveaux et des domaines d’extériorité »  6 et pointe que « la disci-
pline enseignée doit “prendre” » sur les domaines propres aux auditeurs ou 
étudiants. Mais il ne dit rien du contenu e*ectif de ces « résonances », de la 
manière dont la philosophie peut « prendre » sur la musique ou les mathé-
matiques, peut )nalement servir la pensée propre des mathématiciens ou 
des musiciens.

Il ne distingue pas davantage le cas où la philosophie parle de mathé-
matiques ou de musique de celui où elle n’en parle pas. Il ne fait que relever 
l’importance pour la philosophie de rendre un tel service au mathématicien 
ou au musicien : il en va là pour lui de l’essence même d’une philosophie qui 
refuse de s’enfermer dans des distinctions d’ordre purement disciplinaire.

D’où ma question  : quels sont les services possibles, les raisonances 
envisageables que la philosophie de Deleuze peut dispenser au musicien, 
« même et surtout quand elle ne parle pas de musique » ?

 « L’âne a fait le philosophe. Il en est mort. » a

J’ajouterai  : même et surtout quand le musicien en question à propre-
ment parler ne fait pas de philosophie, moins encore ne « fait le philosophe » 
(au risque alors, comme l’indique le proverbe arabe, d’y perdre son âme).

Distinguons pour cela, dans les rapports qu’un musicien peut entre-
tenir à une philosophie donnée, quatre axes, en allant du plus distant au 
plus intime  : la mé)ance, la dé)ance, la con)ance et la signi)ance. Nous 
verrons que, dans le rapport spéci)que à la philosophie de Deleuze, ces 

a. (tafalsafa al-Himâru famâta) Proverbe arabe

IV. Les raisonances du monde-Musique

254



quatre étapes nous mèneront du rapport le plus problématique au rapport 
le plus fructueux.

2 – Méfiance musicienne

En général, une mé!ance de bon aloi

Le rapport spontané d’un musicien à la philosophie est un rapport de 
mé)ance.

Il ne s’agit pas seulement là d’une mé)ance générale – qu’on dira alors 
anti-intellectuelle – qui existe chez nombre de musiciens se voulant simples 
artisans, qu’ils se présentent alors sous la )gure d’individus incultes, ou, 
tout au contraire, sous la )gure d’hommes cultivés dénigrant systémati-
quement toute intellectualité proprement musicale (comme on l’a vu a, il y a 
une tradition, assez spéci)quement française et latine, d’anti-intellectualité 
musicale, tradition qui est l’a*aire spéci)que de musiciens cultivés).

J’entends par mé)ance musicienne vis-à-vis de la philosophie une 
dimension spéci)que du rapport qu’entretient le musicien pensif avec la 
philosophie : il s’agit donc bien là d’une mé)ance interne à l’intellectualité 
musicale, mé)ance au demeurant que je partage et qui concerne précisé-
ment la question du philosophème.

On l’a dit  b  : un philosophème est un énoncé (ou un simple concept) 
d’ordre spéci)quement philosophique qui se trouve transféré tel quel dans 
un tout autre ordre de discours, singulièrement ici dans un ordre musicien 
du discours, dans le cours donc d’une intellectualité musicale. Il s’agit d’un 
énoncé (ou d’un concept) philosophique détaché de sa position spéci)que 
d’énonciation philosophique et transféré tel quel dans une tout autre posi-
tion d’énonciation comme si son contenu de pensée pouvait ainsi directe-
ment transiter d’un ordre de discours à un tout autre, comme si philoso-
pher voulait dire énoncer des généralités.

De nombreux exemples de tels philosophèmes « bouche-trous » se 
trouvent sous la plume d’un Adorno, tout spécialement quand il écrit sur la 
musique sans qu’on sache alors très bien s’il énonce sur elle en philosophe 

a. Cf. III. ix
b. Cf. III. vi. 8

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

255

 



ou musicien. Son livre Philosophie de la nouvelle musique est ainsi saturé de 
tels énoncés, au statut philosophique incertain a.

Je poserai que cette mé)ance musicienne vis-à-vis du risque du philo-
sophème est de bon aloi.

Face à un tel risque, la directive pour le musicien me semble celle-ci : ne 
pas transférer d’énoncés philosophiques dans un autre ordre de discours 
en faisant ) des positions d’énonciation dans lesquelles cet énoncé a été 
produit, ne pas faire comme si énonciations musicienne et philosophique 
étaient homogènes, ou transitives.

Il y a certes des raisonances entre philosophie et musique mais cela 
n’induit nul transfert d’énoncés et de notions entre discours philosophique 
et intellectualité musicale  : il n’y a donc nulle transitivité entre concepts 
philosophiques et catégories musicales.

Qu’il y ait une homonymie ne doit pas créer ici de confusion entre 
ces deux ordres de discursivité : pour n’en donner qu’un exemple, qui me 
concerne au premier chef b, la catégorie musicienne de sublime ne saurait 
nullement être un pur et simple transfert en musique du concept philoso-
phique homonyme.

Le point qui nous intéresse plus particulièrement ici est que la philoso-
phie de Deleuze fournit au musicien inattentif ou paresseux de nombreuses 
occasions de chuter dans de tels philosophèmes.

Dans le cas de la philosophie de Deleuze, une mé!ance ordinaire

Précisons tout de suite  : ce risque du philosophème « deleuzien » 
tient moins aux écrits de Deleuze qu’à l’usage qu’en font ses disciples 
ou épigones. Disons que ce risque concerne le deleuzisme plutôt que la 
philosophie-Deleuze.

Cela tient peut-être à ce qu’Alain Badiou appelle une méprise sur sa 
philosophie, un « crucial malentendu »  7  ou un contresens, qui tend à la 
présenter comme éloge des multiplicités diverses, des désirs hétérogènes, 
des rhizomes proliférants, éloge qui semblerait autoriser la citation vague, 

a. On  saisit mieux aujourd’hui en quoi la philosophie d’Adorno n’était pas encore à 
l’époque – 1947 – complètement constituée : il faudra en e*et attendre pour ce faire qu’il ait 
rédigé sa Dialectique négative…

b. Cf. mon livre La singularité Schoenberg (op. cit.)

IV. Les raisonances du monde-Musique

256



la référence confuse, une manière innocente de se rapporter au texte deleu-
zien, de le citer sans que cela tire à conséquence puisqu’il s’agirait chez lui 
d’e*ervescence idéologique, non de construction laborieuse et prudente de 
concepts philosophiques.

Bien sûr, ce petit jeu des références rhizomatiques n’a pas plus de légiti-
mité que le petit jeu équivalent dont une certaine musicologie est friande à 
l’égard d’Adorno (le pont aux ânes du « matériau » musical…).

La philosophie de Deleuze n’est en soi nullement responsable de son 
dévoiement en philosophèmes si bien que la dé)ance du musicien à l’en-
droit de cette philosophie particulière sera tenue pour ordinaire  : dans 
son rapport à la philosophie de Deleuze, le musicien pensif devra se mé)er 
d’une dérive « philosophémisante » comme il doit s’en mé)er s’il se rapporte 
à n’importe quelle autre philosophie particulière.

On va voir qu’il n’en est plus tout à fait de même à propos de la dé)ance 
musicienne.

3 – Défiance musicienne

En général, une dé!ance légitime

La dé)ance musicienne à l’égard de la philosophie en général se 
distingue par une touche sceptique là où la mé)ance relève plutôt de l’hos-
tilité constituée.

Cette dé)ance du musicien porte pour l’essentiel sur la partie de la 
philosophie qui entreprend, comme le dit Deleuze, de « parler de musique ». 
En e*et, pour le musicien, cette partie de la philosophie s’avère en général 
sa partie la plus faible s’il est vrai que le musicien ne saurait y retrouver 
« sa » musique : celle qu’il tient connaître mieux que tout autre.

Tout spécialement, un musicien restera sceptique face aux dé)nitions 
de la musique qu’une philosophie donnée ne manque pas de produire.

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

257

 



Or, pour un musicien, la musique est par essence sans dé)nition, à 
mesure de ce fait très général que pour l’habitant d’un monde (du monde-
Musique en l’occurrence), ce monde ne saurait être dé)ni, mieux encore : 
n’a nul besoin d’être dé)ni a.

Le musicien est ainsi indi*érent aux dé)nitions de la musique qu’il peut 
croiser dans ses lectures. Et parmi les dé)nitions qui lui paraissent inutiles 
de la musique, celles que fournit la philosophie lui sont cause spéci)que 
d’irritation. On l’a déjà indiqué : quand un philosophie parle philosophi-
quement de musique, il est très rare que le musicien s’y retrouve – les mots 
pour lui n’ont pas le même sens que pour le philosophe et le discours philo-
sophique qui se mêle de musique apparaît au musicien comme désincarné, 
abstrait, et pour tout dire peu convaincant –, a fortiori quand le philosophe 
entreprend de dé)nir la musique pour la situer, volens nolens, dans une 
hiérarchie des arts et une con)guration générale des pensées où le musicien 
ne se reconnaîtra pas.

Dans le cas de la philosophie de Deleuze, une dé!ance spéci!que

Or, ce type de dé)ance musicienne, qui me semble plutôt de bon aloi, est 
particulièrement de mise à l’égard de la philosophie de Deleuze à mesure – 
entre autres – de son e*ort propre pour dé)nir la musique.

La (une ?) dé)nition philosophique que Deleuze propose de la musique 
est celle-ci :

La musique est « la déterritorialisation de la ritournelle ». « La musique 
arrache la ritournelle à sa territorialité. La musique est l’opération active, créa-
trice, qui consiste à déterritorialiser la ritournelle. » 8

Confronté à une telle « dé)nition », le musicien, s’il ne commet pas ici le 
contresens de croire que cette dé)nition exhausserait la dimension musi-
cale de la ritournelle (laquelle, pourtant, doit être philosophiquement – et 
non pas musicalement – comprise b), s’exclamera : « La belle a*aire ! »

a. D’où, au demeurant, que toute dé)nition, réelle ou apparente, de la musique par un 
musicien (on en trouve, on l’a vu, sous la plume d’un Berlioz ou d’un Boucourechliev, mais 
la chose est rare) relève d’une nécessité très singulière, en vérité extrinsèque ou latérale, qu’il 
est alors loisible de dégager et d’examiner comme telle.

b. La musique n’est philosophiquement dé)nissable comme « déterritorialisation de la 
ritournelle » qu’à mesure du fait que « ritournelle » (comme « déterritorialisation ») est un 
concept philosophique et non pas, bien sûr, une catégorie musicale.

IV. Les raisonances du monde-Musique

258



La di@culté d’appropriation musicienne de cette dé)nition proprement 
philosophique est patente  : elle tient à la consistance proprement philo-
sophique du discours qui l’établit – donc a minima au caractère philoso-
phique des concepts de territoire et de déterritorialisation a mais également 
de ritournelle – si bien qu’au total, dans cette dé)nition deleuzienne, le 
mot « musique » doit être compris non pas comme désignant une réalité 
musicale empirique qui préexisterait à l’énoncé philosophique mais bien 
comme construisant ce qui pour la philosophie deleuzienne va mériter de 
s’appeler musique.

Disons que cette dé)nition deleuzienne de la musique est, comme toute 
dé)nition proprement philosophique, constituante de ce dont elle parle 
plutôt que constituée à partir d’une préexistence. Bref, entre « la musique » 
telle que philosophiquement constituée par cet énoncé et « la musique » 
telle qu’elle constitue le musicien, le rapport – s’il existe ! – ne va nullement 
de soi.

Une dé)nition philosophique de la musique ouvre ainsi un espace de 
pensée qui n’a nulle évidence pour le musicien fut-il pensif. Et la dé)nition 
deleuzienne ne déroge pas à cette logique. Rien là donc qui encourage le 
musicien à aller y voir de plus près !

4 – D’étranges énoncés, du moins pour le musicien…
Les autres énoncés de Deleuze sur la musique ne sont pas moins dérou-

tants pour le musicien de bonne volonté.
 — Certains lui apparaissent comme étant irrecevables, en particulier 

s’il les entend (à tort bien sûr) comme des philosophèmes, c’est-à-dire 
comme détachés de leur propre consistance philosophique d’énoncia-
tion.

 — D’autres vont plutôt constituer pour le musicien des énoncés-piège.
 — D’autres en)n constitueront plutôt pour lui des énoncés encom-

brants, ou irritants.
Donnons quelques exemples de ces énoncés philosophiques 

« chausse-trappes ».

a. La  constitution progressive du concept de territoire passant par ceux de code, de 
milieu, de rythme et de territorialisation (le « territoire » étant lui-même produit d’une 
« territorialisation » plutôt que l’inverse : cf. Mille plateaux p. 386), rien d’évident à ce travail 
conceptuel proprement philosophique, en particulier pour le musicien, fût-il pensif…

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

259

 



Énoncés musicalement irrecevables

« Le “mode” mineur, en vertu de la nature de ses intervalles et de la moindre 
stabilité de ses accords, confère à la musique tonale un caractère fuyant, échappé, 
décentré. » 9

Le musicien ici s’étonnera : « La moindre stabilité » du mode mineur ne 
tient pas tant à ses accords qu’au caractère double, bi)de de ses pentes mélo-
diques (la di*érence des mineurs mélodiques ascendant et descendant), et 
ce chromatisme n’entraîne nul décentrement de la tonalité (laquelle reste 
tout autant polarisée qu’en majeur par le rapport tonique-dominante). Mais 
sans doute faut-il entendre ici la dualité majeur/mineur comme une di*é-
rence d’intensités de nature plus philosophique que musicale 10.

« La musique n’est jamais tragique » 11

Le musicien de bondir  : et Mozart ? et Brahms ? et Bernd Alois 
Zimmermann ? et bien d’autres ?

« La musique a soif de destruction. […] N’est-ce pas son “ fascisme” 
potentiel ? » 12

« L’art n’est jamais une -n, il n’est qu’un instrument » 13

Deux énoncés di@ciles à admettre pour un musicien !
« Les grands auteurs de cinéma sont comme les grands peintres ou les grands 

musiciens : c’est eux qui parlent le mieux de ce qu’ils font. » 14

Le musicien pensif, celui des trop rares intellectualités musicales d’au-
jourd’hui, ne pourra que bondir à nouveau  : sans même mentionner les 
musiciens explicitement opposés à tout « dire la musique », peut-on vrai-
ment soutenir que Bach, Haydn, Schubert, Brahms, Berg and C° (je ne 
mentionne même pas ici les interprètes…) aient été ceux qui ont le mieux 
parlé de ce qu’ils ont fait ?

Énoncés-piège

Prenons, par exemple, les énoncés suivants, tous extraits de Mille 
plateaux, qui attachent le destin de la musique à celui de la ritournelle :

« La ritournelle est le contenu proprement musical, le bloc de contenu propre 
à la musique. » 15

« La musique existe parce que la ritournelle existe ». 16

IV. Les raisonances du monde-Musique

260



« Le problème de la musique est celui de la ritournelle. » 17

« La musique est l’aventure d’une ritournelle » 18

Le piège me semble ici tenir au point suivant  : ces énoncés attachent 
le destin de « la musique » à un concept philosophique (celui de « ritour-
nelle ») dans le temps même où cette « ritournelle » est pour « la musique » 
thématisée non comme solution mais comme problème : l’existence de « la 
musique » est ainsi philosophiquement inscrite sous le signe d’un problème 
extrinsèque qu’elle prendrait – qu’elle devrait prendre… – spéci)quement 
en charge : comment un musicien pourrait-il faire sienne ce type philoso-
phique de responsabilité ?

Un autre énoncé-piège relie cette fois musique et cosmos :
« Il n’y a que la musique pour être l’art comme cosmos » 19

Le piège, pour le musicien, tient ici à une oscillation entre la musique 
comme monde (le monde-Musique) et le monde comme musique (le carac-
tère musical du cosmos)  : projeté trop directement dans les catégories 
possibles d’une intellectualité musicale, cet énoncé désoriente le musicien 
pensif.

Mon hypothèse serait qu’il y a bien un piège spéci)que de certains 
énoncés deleuziens car le rapport philosophique de Deleuze à la musique 
tend à con)gurer une image musicale de la pensée  a plutôt qu’une image 
philosophique de la pensée musicale b.

Cette question se prolonge alors dans le point suivant : s’il y a bien une 
musicalité de la prose philosophique de Deleuze, cette musicalité nous 
apprend sans doute sur la prose philosophique de Deleuze mais elle ne nous 
apprend guère (singulièrement pour le musicien) sur la musique car il n’y a 
pas plus lieu de confondre ici musicalité de la prose et mise en prose de la 
musique qu’il n’y a lieu de confondre image musicale de la pensée et image 
de la pensée musicale.

a. Je dois à Mathilde Lequin d’avoir attiré mon attention sur cette image musicale de la 
pensée chez Deleuze.

b. Si  pour Deleuze, la philosophie est « une image de la pensée » (Dialogues,  20), une 
image musicale de la pensée est alors tout aussi bien une philosophie musicalisée…

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

261

 



Énoncés encombrants, ou irritants

Certains énoncés deleuziens encombrent immédiatement l’esprit du 
musicien qui les découvre :

« La ritournelle d’enfant, qui n’est pas de la musique, fait bloc avec le devenir-
enfant de la musique. » 20

« La musique n’a pas pour essence clinique l’hystérie, et se confronte davan-
tage à une schizophrénie galopante. » 21

Qu’est-ce que le musicien peut espérer faire musicalement de tels types 
d’énoncé philosophique ?

« La musique débarrasse les corps de leur inertie, de la matérialité de leur 
présence. Elle désincarne les corps. Si bien qu’on peut parler avec exactitude de 
corps sonore, et même de corps à corps dans la musique. » 22

Ici le musicien se trouve encombré d’une conception qu’il ne saurait 
reconnaître du corps à corps (corps-accord) à mesure précisément de la 
distinction, capitale pour un musicien, du (corps) sonore, du (corps) musi-
cien et du (corps) musical  : pour lui, le son musical n’est précisément pas 
un corps (sonore ou musicien) mais une trace, la trace d’un corps-accord 
musical a…

Comment le musicien peut-il alors faire usage d’un tel énoncé philoso-
phique si chacun de ses termes se trouve ainsi décalé, déphasé par rapport 
à son cadrage proprement musicien ? Le musicien pensif sortira irrité d’une 
telle lecture à mesure d’un usage qu’il trouvera ici trop allusif de catégories 
qui lui semblent devoir être musicalement maniées avec plus de précisions…

« La Nature comme musique » 23

Cette fois, le musicien s’irrite de constater que la musique puisse servir 
au philosophe à caractériser la Nature, comme elle lui a déjà servi à caracté-
riser le cosmos, l’image de la pensée qu’est la philosophie, etc. car ce faisant 
la musique n’est jamais traitée pour elle-même  : la musique, installée (un 
peu trop facilement, à dire vrai) sur un piédestal illuminant l’univers, 
devient instrument… d’éclairage public !

Mais venons-en à des a*ects plus positifs susceptibles d’attacher le 
musicien pensif à la philosophie en général et plus spéci)quement à celle 
de Deleuze.

a. Cf. II. ii

IV. Les raisonances du monde-Musique

262



5 – Confiance musicienne

En général

Je propose de distinguer trois manières générales de se rapporter en 
musicien à une philosophie donnée : comme à une météorologie, comme à 
une cartographie, et comme à une géologie.

Pour un musicien (comme a priori pour tout autre acteur d’une pensée 
non-philosophique (artistique, scienti)que, politique…), la dimension 
météorologique de la philosophie désigne son aptitude spéci)que à con)-
gurer ce qu’on appellera un « contemporain » : une )gure du temps présent 
pour la pensée, partagée par les pensées concrètes alors coprésentes. 
Le musicien va ainsi pouvoir évaluer ce qu’il y a de proprement contem-
porain dans la pensée musicale à laquelle il œuvre et dans l’intellectua-
lité musicale qu’il déploie en se repérant à ce que telle ou telle philosophie 
con)gure d’un tel présent pour la pensée.

Ceci va donc nous conduire à examiner comment la philosophie de 
Deleuze peut jouer un tel rôle de « météorologie » pour la pensée.

La dimension cartographique de la philosophie va désigner cette fois 
son aptitude propre à dégager les grandes orientations de pensée envisa-
geables dans l’espace contemporain précédemment con)guré, donc les 
grandes décisions et dynamiques de pensées qui s’avèrent structurer, dans 
le moment présent, le champ des possibles.

La gerbe des intellectualités musicales envisageables en ce même 
moment va se trouver ainsi surdéterminée par cette cartographie des 
possibles.

En)n la dimension géologique de la philosophie désignera son aptitude 
à dégager les conditions de possibilité des di*érents régimes discursifs.

Il s’agit ici pour le musicien d’examiner à quelles conditions il est ou 
non possible de soutenir telle ou telle thèse sur la musique, par exemple 
que la pensée musicale n’est pas langagière (ce qui suppose alors de pouvoir 
soutenir plus largement l’existence d’un écart essentiel entre pensées et 
langages).

Météorologie (du temps présent), cartographie (des orientations géné-
rales) et géologie (des conditions de possibilité) composent ainsi ce qu’on 

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

263

 



appellera une con-ance musicienne en la philosophie, en sa capacité d’aider 
tant la pensée musicale (à l’œuvre) que la pensée musicienne (investie dans 
telle ou telle intellectualité musicale) à s’orienter en une situation présente 
donnée.

et dans le cas de la philosophie de Deleuze

Qu’en est-il de ces trois dimensions dans le cas spéci)que de la philoso-
phie de Deleuze ?

6 – Météorologie deleuzienne ?
Qu’en est-il d’abord d’une éventuelle « météorologie deleuzienne » pour 

la pensée, et donc d’un concept proprement deleuzien du « contemporain » ?

Il me semble rencontrer ici une di@culté propre qui tient à l’arti-
culation des concepts deleuziens de temps, de mémoire, de pensée et de 
contemporanéité.

Temps

Il y a une première méprise usuelle des musiciens concernant le concept 
de temps chez Deleuze qui consiste à le concevoir comme apte à con)gurer 
la notion spéci)que de temps musical. Or il me semble que le concept deleu-
zien de temps n’a nul rapport intrinsèque immédiat avec la notion de temps 
musical.

Croire que le concept deleuzien de temps envelopperait la notion de 
temps musical peut, il est vrai, être suggéré par des énoncés tels ceux-ci :

« La musique fait entendre la force sonore du temps » 24

« Rendre le Temps sensible en lui-même, tâche commune au peintre, au 
musicien, parfois à l’écrivain ». 25

mais également par la manière dont Deleuze a ressaisi la dualité boulé-
zienne du temps lisse et du temps strié pour en faire tout autre chose – ce 
qui philosophiquement est bien légitime mais ne peut que désarçonner le 
musicien (on sait d’ailleurs combien Boulez est resté perplexe face au destin 
deleuzien inattendu de ses catégories musicales empiriques…).

IV. Les raisonances du monde-Musique

264



Le point le plus important en matière de capacité « météorologique » 
de la philosophie deleuzienne est que le temps dont il est question dans 
les citations précédentes n’est pas exactement ce temps de la pensée qu’une 
« météorologie » philosophique peut déceler.

Ainsi, pour Alain Badiou, chez Deleuze « le temps est la vérité », et l’être 
du temps est l’être de la vérité 26. D’où qu’il soit possible à Deleuze d’écrire :

« de la durée même ou du temps, nous pouvons dire qu’il est le tout des 
relations. » 27

Ce n’est évidemment pas selon un tel sens du temps qu’il nous sera 
possible de délimiter un temps général pour la pensée.

Serait-ce alors plutôt en tirant parti de son concept de mémoire que 
nous trouverons ce temps dont il est question dans notre « météorologie » ?

Mémoire

La conception deleuzienne du temps s’associe en e*et à une fonction 
centrale de la mémoire.

« Mémoire est le vrai nom du rapport à soi. […] Le temps comme sujet, ou 
plutôt subjectivation, s’appelle mémoire. Non pas cette courte mémoire qui vient 
après, et s’oppose à l’oubli, mais l’“absolue mémoire” qui double le présent, qui 
redouble le dehors, et qui ne fait qu’un avec l’oubli, puisqu’elle est elle-même et 
sans cesse oubliée pour être refaite. […] Seul l’oubli (le dépli) retrouve ce qui est 
plié dans la mémoire (dans le pli lui-même). […] Ce qui s’oppose à la mémoire 
n’est pas l’oubli, mais l’oubli de l’oubli. » 28

Notons incidemment que cette conception deleuzienne de la mémoire 
a, pour nous musiciens, une vertu signi)cative : elle déprend l’art (et donc 
aussi la musique) d’un travail de type psychologique sur la mémoire.

Mais tout ceci ne con)gure pas davantage une problématique du 
moment présent s’il est vrai que le moment présent de la pensée qu’on 
demande ici à la philosophie de caractériser ne procède nullement d’un 
passé (et donc d’une mémoire ou d’un oubli) mais plutôt d’une a@rmation 
neuve apte à délimiter les contours d’un nouveau jour pour la pensée.

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

265

 



Pensée

La di@culté se reporte alors sur la conception deleuzienne du rapport 
de la philosophie à la pensée.

En e*et le contemporain dont il s’agit en matière de « météorologie » 
est un contemporain entre di*érentes pensées, dont la philosophie fait son 
a*aire – j’adopte ici la problématique philosophique d’Alain Badiou – en 
contemporanéisant les di*érentes « procédures de vérité » qui la condi-
tionnent. Or il n’est pas du tout sûr que Deleuze envisage les rapports entre 
pensée musicale et pensée philosophique sous ce schème. Ainsi Badiou 
soutient que pour Deleuze « il n’y a pas vraiment des pensées » et que « seule 
la philosophie mérite pleinement le nom de pensée » 29.

S’il est donc vrai qu’il n’y aurait pas dans la philosophie de Deleuze 
l’idée même d’un moment présent pour la pensée, le principe même d’une 
logique du contemporain, alors le musicien ne saurait y trouver la caracté-
risation concrète du moment présent qu’il partage avec le philosophe mais 
aussi avec le militant, le mathématicien ou l’amant.

Contemporanéité

Dernière piste de réEexion  : il me semble que chez Deleuze l’idée de 
contemporain est parfois thématisée sous le concept de « bloc d’enfance ».

« Le souvenir a toujours une fonction de reterritorialisation. Au contraire, un 
vecteur de déterritorialisation n’est nullement indéterminé […] : c’est la déterri-
torialisation qui fait “tenir” ensemble les composantes moléculaires. On oppose 
de ce point de vue un bloc d’enfance, ou un devenir-enfant, au souvenir 
d’enfance. » 30

D’une part le contemporain ferait bloc ; d’autre part le surgissement au 
présent de ce bloc l’indexerait d’enfance : la musique proprement contem-
poraine serait ainsi conçue comme le bloc d’enfance de la musique… Pour 
un musicien, l’image est parlante (la musique contemporaine n’est pas pour 
lui un crépuscule mais bien plutôt une aurore musicale) mais reste sans 
pouvoir spéci)que d’orientation car la question météorologique est bien 
plus précise.

Bref, si le musicien pensif peine à trouver dans la philosophie de Deleuze 
une météorologie du contemporain, il y a toutes raisons de penser que ce 
n’est pas simplement parce que son rapport à la philosophie est exogène et 

IV. Les raisonances du monde-Musique

266



limité mais que cela tient bien à des caractéristiques intrinsèques de cette 
philosophie.

7 – Cartographie deleuzienne ?
Qu’en est-il maintenant de la philosophie de Deleuze en matière de 

cartographie, c’est-à-dire d’orientations pour la pensée ?

On prendra d’abord soin de relever que Deleuze n’est pas étranger à 
cette puissance cartographique puisqu’en au moins une circonstance, il 
parle de Michel Foucault (du moins de celui de Surveiller et punir) comme 
d’un « nouveau cartographe » 31.

La capacité de la philosophie deleuzienne de cartographier la pensée 
pour le musicien me semble d’abord tenir à sa conception même du sol et de 
la terre, donc à ses concepts de territoire et de territorialisation.

« Penser se fait dans le rapport du territoire et de la terre. […] Ce sont deux 
composantes, le territoire et la terre, avec deux zones d’indiscernabilité, la déter-
ritorialisation (du territoire à la terre) et le reterritorialisation (de la terre au 
territoire). » 32

« La déterritorialisation comme débordement du territoire (espace d’actuali-
sation) par le virtuel de toute actualisation » 33.

Il y a d’abord que c’est la territorialisation qui dépose le territoire, et 
pas l’inverse. Il y a ensuite une prévalence de la déterritorialisation sur la 
territorialisation comme il y en a une du virtuel sur l’actuel.

Tout ceci conduit, me semble-t-il, la philosophie de Deleuze à ne pas 
vouloir orienter la pensée dans un territoire conçu de manière stable. Plus 
encore : s’il faut, à un moment donné, en venir malgré tout à distinguer des 
orientations, il s’agira alors aussitôt pour Deleuze de faire valoir la diago-
nale de cette distinction, la ligne de fuite à vitesse in)nie qui brouillera la 
bifurcation actualisée plutôt que la décision à prendre. Sa pensée en e*et 
semble préoccupée moins d’orientation que de vitesse si bien que si nous 
voulons avec lui nous orienter, il nous faudra alors le faire selon un ordre 
des intensités plutôt que selon le modèle d’une rose des vents : pour Deleuze, 
l’idée d’un point de bifurcation (qui requiert de décider) est sans doute une 
)gure trop statique de la pensée ; le principe du choix ne concentre pas pour 
lui la )gure de la liberté puisque

« ne choisit bien, ne choisit e.ectivement que celui qui est choisi. » 34

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

267

 



Le point de bifurcation où la pensée doit se prononcer ne constitue donc 
nullement pour Deleuze une pierre de touche.

Le rapport deleuzien à la cartographie relève ainsi moins d’une ques-
tion d’orientation (de la carte ou du territoire) que d’une problématique 
d’appropriation où ce qui compte est la vitesse de circulation et l’intensité 
du parcours : ce qui importe est la vitesse et l’intensité qui vous emportera 
(et par là vous choisira) plutôt que la direction que vous déciderez.

Pour Deleuze, cartographier, ce ne serait pas relever un territoire de 
pensée donné et l’orienter ; ce serait s’assurer que les innombrables trajets 
de ce territoire sont à même, par leurs intensités et vitesses, de déposer une 
trace. Pour Deleuze, la cartographie ne précéderait pas le trajet : ce serait le 
trajet lui-même qui cartographierait, qui tracerait la carte.

En un tel sens, la question de l’orientation devient alors relativement 
indi*érente, ce qui peut être rapproché de cette maxime méthodique sur 
laquelle Deleuze ne cesse d’insister qui consiste à « prendre les choses par le 
milieu » et que Badiou interprète ainsi :

« Ne pas tenter de trouver d’abord un des bouts, et d’aller ensuite vers l’autre. 
Non. Saisir le milieu, parce qu’alors le sens du parcours n’est pas -xé selon un 
principe d’ordre ou de succession ; il est -xé par la métamorphose mouvante 
qui actualise une des extrémités dans celle qui en est apparemment la plus 
disjointe. » 35

Cette indi*érence deleuzienne quant à l’orientation se retrouve dans 
l’intérêt constant que Deleuze porte au pli (là où s’orienter implique plutôt 
le geste contraire du dépli). Ainsi Badiou, lisant Deleuze, relève que pour 
Platon il s’agit

« d’orienter le plan, de hiérarchiser les régions, ce qui, quand elles demeurent 
pliées, est impossible. » 36.

Au total, il ne semble donc guère envisageable de se rapporter à la 
philosophie de Deleuze sous le schème cartographique, comme capacité 
d’orienter la pensée selon le plan déplié d’un territoire balisé.

 •
Si la philosophie de Deleuze n’est susceptible d’aider le musicien ni 

à caractériser ce qui en pensée lui est contemporain, ni à s’orienter dans 
le dédale des directions possibles, peut-elle au moins l’aider à clari)er à 
quelles conditions il lui sera possible de soutenir telle ou telle proposition ?

IV. Les raisonances du monde-Musique

268



8 – Géologie deleuzienne ?
La di@culté « géologique » propre à la philosophie de Deleuze me semble 

toucher à son concept de virtuel.
Le premier contresens qu’il importe au musicien d’éviter est celui de 

confondre virtuel et possible. La directive deleuzienne est ici particulière-
ment claire :

« Le seul danger, en tout ceci, c’est de confondre le virtuel avec le possible. Car 
le possible s’oppose au réel ; le processus du possible est donc une “réalisation”. 
Le virtuel, au contraire, ne s’oppose pas au réel ; il possède une pleine réalité par 
lui-même. Son processus est l’actualisation. » 37

Pour Deleuze, le possible fait donc couple avec le réel, quand le virtuel le 
fait avec l’actuel : le virtuel n’est pas un possible apte à se réaliser ; le virtuel 
engendre l’actuel par actualisation.

Dans ces conditions, qu’est-ce qu’une condition de possibilité voudrait 
bien pouvoir dire ? Là encore, ce qui va importer pour cette philosophie 
deleuzienne, ce sera moins la décision liminaire (qui va rendre possible tel 
ou tel type d’énoncé) que le fait que cet énoncé actualise un virtuel ; ce 
qui importe pour Deleuze est la vitesse d’actualisation de cette a@rmation 
énonciative plutôt que sa localisation.

En un sens, c’est un peu comme si le plus important dans cette philo-
sophie tenait à la vitesse d’énonciation et non pas à la nature particulière 
des énoncés posés  : la vitesse et la diagonale d’énonciation priment sur 
l’objet-énoncé.

Si tout ceci n’est pas trop inexact (je ne suis pas philosophe, et voudrais 
éviter de faire l’âne-philosophe…), alors il convient de substituer à notre 
question des conditions de possibilité celle des virtualités dont tel ou tel 
énoncé va procéder par actualisation et de remplacer les questions suivantes 
« À quelles conditions ceci est-il ou n’est-il pas possible ? À quelles conditions 
tel impossible peut-il devenir possible, peut-il être forcé ? » par celles-ci  : 
« Selon quel type de trajet et de vitesse telle virtualité pourra-t-elle s’actua-
liser ? Selon quel type de trajet et de vitesse telle actualisation -gée pourra-t-
elle libérer ses virtualités qui étou.ent dans l’actualisation en cours ? »

Dans cette optique, comme l’écrit Badiou, « tout objet est progressive-
ment dissous sous la forte marée de l’actualisation dont il est comme une 
trace sur le sable »  38  si bien qu’il n’y a alors plus lieu de se demander à 

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

269

 



quelles conditions tel ou tel type d’objet est-il exposable, présentable, inten-
si)able dans telle situation donnée.

La conclusion semble donc nette  : un musicien ne saurait se référer à 
la philosophie de Deleuze (surtout quand, heureusement pour lui, elle ne 
parle pas de musique – on a vu l’embarras spéci)que du musicien lorsque 
tel n’était plus le cas… –) pour s’orienter dans le champ contemporain des 
possibles.

 •
Par-delà une mé-ance générale, une dé-ance spéci)que et une con-ance 

impossible (inactualisable ?), le rapport du musicien à cette philosophie 
doit alors passer par une quatrième dimension : celle que j’appellerai de la 
signi-ance (par euphonie avec les noms précédents).

9 – Signifiance musicienne

En général

Je propose ici d’appeler « signi)ance » un type particulier de raisonance, 
une manière générale pour le musicien de se servir des mots de la philoso-
phie, singulièrement de ses concepts, en tentant de leur donner une signi)-
cation musicale nouvelle susceptible d’éclairer son espace propre de travail.

Le point ici sera bien sûr d’éviter consciemment le piège du philoso-
phème : non pas prétendre transférer une consistance d’un régime d’énon-
ciation à un autre mais faire résonner des logiques discursives hétérogènes, 
mettre en raisonance des modes de pensée autonomes.

Qu’en est-il d’une telle opération à partir de certains concepts 
deleuziens ?

et dans le cas de la philosophie de Deleuze

Écartons d’abord les concepts qui s’avèrent problématiques pour 
aborder ensuite ceux qui me semblent plus prometteurs.

IV. Les raisonances du monde-Musique

270



Concepts problématiques
Il convient d’abord de tenir l’intellectualité musicale à l’écart de 

concepts deleuziens inaptes à susciter une raisonance musicale/musicienne 
stimulante :

 — celui de « vie », venu de Bergson, et qui « donne en dernier ressort 
toujours raison à ce qu’il y a » 39 : le couple de « la musique & la vie » ne 
saurait renouveler l’intellectualité musicale ;

 — celui de « simulacre » qui con)gure une logique de l’apparaître 
musicalement peu stimulante (mais, selon François Zourabchvili 40, ce 
concept a été abandonné après Logique du sens) ;

 — celui de « virtuel » dont j’ai parlé plus haut et qui est trop homonyme 
d’un terme devenu tarte-à-la-crème dans le monde de la technologie 
contemporaine.
Une di@culté spéci)que surgit si l’on examine la stimulation intellec-

tuelle qui, pour le musicien, pourrait provenir du rôle que Deleuze accorde 
à la circulation d’une place vide :

« Faire circuler la case vide […] est la tâche aujourd’hui. » 41

En e*et, comme on l’a longuement vu  a, il est possible d’explorer la 
logique propre de l’écoute musicale comme mettant en circulation une telle 
case vide entre trois termes : l’œuvre, la musique et l’écouteur-musicien.

La di@culté est alors à mon sens que Deleuze associe étroitement une 
telle circulation à une logique du sens puisque la phrase exacte que je viens 
de citer est en fait celle-ci :

« Faire circuler la case vide, et faire parler les singularités pré-individuelles et 
non personnelles, bref produire le sens, est la tâche aujourd’hui. » 42

Ce réquisit – « produire du sens » – est encore plus clairement énoncé 
ailleurs :

« le sens, non pas du tout comme apparence, mais comme e.et de surface et 
de position, produit par la circulation de la case vide dans les séries de la struc-
ture (place du mort, place du roi, tache aveugle, signi-ant zéro, cantonade ou 
cause absente, etc.). » 43

D’où la di@culté de s’appuyer sur cette problématique deleuzienne pour 
le musicien qui, comme je le fais, théorise l’écoute musicale à distance 

a. Cf. I. vii

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

271

 



du sens, et donc de toute vision interprétative ou herméneutique de cette 
pratique : l’écoute est incorporation à une œuvre (qui fait la musique) plutôt 
que production de sens (fût-il musical).

Concepts ouverts aux raisonances fécondes
Venons-en (en)n, diront les deleuziens !) aux concepts aptes à susciter 

des raisonances musicales fécondes.

10 – Raisonances fécondes
Je le rappelle : il s’agit ici de formuler un éventuel programme de travail 

plutôt que de publier un fascicule de résultats dégagés au terme d’une 
longue familiarité avec la philosophie de Deleuze.

Corps sans organe

« Il y a ce qu’Artaud a découvert et nommé : corps sans organes. » 44

« Le corps n’est jamais un organisme. […] Le corps sans organes s’oppose 
moins aux organes qu’à cette organisation des corps qu’on appelle organisme. 
Le corps sans organes ne manque pas d’organes, il manque seulement d’orga-
nisme, c’est-à-dire de cette organisation des organes. […] L’onde parcourt le 
corps. » 45

Le concept typiquement deleuzien de « corps sans organe » serait-
il susceptible d’enrichir une théorie musicienne du corps musical et du 
corps-accord a ?

Stoïcisme

On connaît 46 l’importance de la référence stoïcienne dans la philoso-
phie de Deleuze.

Si l’on veut examiner de quelle manière la logique musicale de 
l’écoute pourrait tirer parti de la logique stoïcienne de l’assentiment  b, 
il faudrait sans doute examiner plus avant la portée d’un tel croisement 

a. Voir notre chapitre II. ii
b. Je m’y suis moi-même engagé. Voir La logique musicale de l’écoute : une logique stoï-

cienne de l’assentiment ? (Séminaire mamuphi, Ens ; 15 octobre 2005) http:www.di*usion. 
ens. fr/index.php?res=conf&idconf=878

IV. Les raisonances du monde-Musique

272



musique-philosophie autour des Stoïciens à la lumière de ce que nous en 
suggère la philosophie deleuzienne.

Pli

On sait l’importance du concept deleuzien de pli, au point que pour 
Badiou ce concept occupe une place centrale dans la nomination deleu-
zienne de l’Être :

« le Pli est -nalement “subjectif ” en ce qu’il est exactement la même chose 
que la Mémoire, la grande mémoire totale dont nous avons vu qu’elle était un 
des noms de l’Être. » 47

Or il se trouve que de manières assez diverses, la catégorie de « pli » 
intervient de manière récurrente en intellectualité musicale  : j’ai pu ainsi 
écrire un article intitulé « Le pli du sérialisme » a, mais il y aurait également 
lieu de s’interroger musicalement sur le pli d’une œuvre, ou sur l’intellec-
tualité musicale comme pli musical/musicien dans la pensée…

Chaosmos

La notion deleuzienne (est-ce exactement un concept ?) de chaosmos est 
également très parlante pour un musicien :

« l’identité interne du mode et du chaos, le chaosmos » 48

« L’art n’est pas le chaos. […] Il constitue un chaosmos, comme dit Joyce, un 
chaos composé. » 49

J’utilise pour ma part ce terme de Joyce en un tout autre sens  : pour 
désigner que l’extérieur du monde-Musique n’est pas constitué en Tout, en 
« un univers » mais en simple « chaosmos », avec ce que ce mot suggère alors 
d’inconsistance et de non-totalisation.

Il y aurait alors lieu d’a@ner le frottement de ce double sens du même 
mot entre un concept philosophique et une catégorie musicienne.

a. Le pli du sérialisme (Notre présent musical relève-t-il d’un après-sérialisme ?) (Musiques 
du xxe siècle – Observatoire Musical Français, Université de Paris-Sorbonne ; 1999)

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

273

 



E"ondement

« Par “e.ondement”, il faut entendre cette liberté sans fond non médiatisée, 
cette découverte d’un fond derrière tout autre fond, ce rapport du sans-fond avec 
le non-fondé » 50

« Un universel e.ondrement, mais comme événement positif et joyeux, 
comme e.ondement » 51

« le fondement qui toujours défait ce qu’il fonde » 52

Ce concept d’e.ondement pointe le sans-fond de toute vraie décision 
(celle qui, dans les termes de Badiou, se prend toujours « au bord du vide »).

Là encore, di*érentes énergies d’un même mot se frottent : peut-on en 
tirer des étincelles pour la pensée musicienne ?

« Logique de la sensation »

Concernant « la logique de la sensation » (Francis Bacon), la logique du 
rapport musicien entretenu à la philosophie de Deleuze pourrait relever 
d’une )ction  : faisons comme si le discours deleuzien sur la peinture de 
Bacon pouvait valoir pour la musique et voyons quelles conséquences le 
musicien pensif peut en tirer.

Il faudrait alors examiner de quelle manière les di*érentes orientations 
distinguées par Deleuze en matière de peinture moderne a (soit les di*é-
rentes réponses à la question « pourquoi de la peinture aujourd’hui encore ? ») 
pourraient ou non éclairer la cartographie de la musique contemporaine.

Synthèse disjonctive

Venons-en pour terminer au concept de Deleuze qui pour moi est le 
plus stimulant, celui dont François Zourabichvili nous dit qu’il constitue 
« l’opérateur principal de la philosophie de Deleuze, le concept signé entre 
tous » 53 : le concept de synthèse disjonctive.

Qu’est-ce donc que la synthèse disjonctive chez Deleuze ?

a. Francis Bacon, p. 67 et suivantes. Je rappelle ses « trois grandes voies » : 
 – l’abstraction,
 – l’expressionnisme abstrait (ou art informel),
 – la nouvelle )guration, celle de la Figure, qui sauve le contour.

IV. Les raisonances du monde-Musique

274



C’est une « synthèse a/rmative de disjonction »  54 ou une « disjonction 
synthétique a/rmative »  55 qui renvoie au « ou bien » comme la « synthèse 
connective » renvoie au « si. alors » et la « synthèse conjonctive » au « et » 56 :

« On distingue trois sortes de synthèses : la synthèse connective (si. alors) qui 
porte sur la construction d’une seule série ; la synthèse conjonctive (et), comme 
procédé de construction de séries convergentes ; la synthèse disjonctive (ou bien) 
qui répartit les séries divergentes. » 57

« Toute la question est de savoir à quelles conditions la synthèse est une véri-
table synthèse, et non pas un procédé d’analyse. […] Ordinairement la disjonc-
tion n’est pas une synthèse à proprement parler, mais seulement une analyse 
régulatrice au service des synthèses conjonctives puisqu’elle sépare les unes des 
autres les séries non convergentes. » 58

Badiou, dans son essai sur Deleuze, thématise ainsi
« ce que Deleuze nomme une “synthèse disjonctive” : penser le non-rapport 

selon l’Un, qui le fonde en séparant radicalement les termes. […] Expliquer que 
“le non-rapport est encore un rapport, et même un rapport plus profond.” » 59

Par exemple la synthèse disjonctive du voir et du parler que développe 
Deleuze à propos des travaux de Michel Foucault :

« Il y a disjonction entre parler et voir, entre le visible et l’énonçable  : “ce 
qu’on voit ne se loge jamais dans ce qu’on dit”, et inversement. La conjonction 
est impossible. » 60

Ce concept engage de nombreuses raisonances extrêmement fécondes 
pour l’intellectualité musicale, raisonances que je voudrais ici rapide-
ment suggérer, en retenant avant tout, pour mes besoins propres de musi-
cien, qu’une synthèse disjonctive serait une manière de rapporter ce qui 
est sans rapport, de rapporter par exemple deux termes (Deleuze suggère 
ailleurs  61  qu’il n’est nullement nécessaire ici de s’arrêter à deux…) sans 
rapport entre eux, non pour instituer un nouveau rapport à partir d’un 
non-rapport, non bien sûr pour les dialectiser (une synthèse disjonc-
tive est précisément un mode non dialectique de synthèse) mais pour 
dépasser la dimension spontanément analytique du non-rapport en une 
nouvelle conception « synthétique » du Deux (1+1) ou du Pluriel (série que 
Deleuze appelle précisément, dans le cas de cette synthèse disjonctive, 
« divergente » 62).

Il y a d’abord que ce concept permet de caractériser une dimension essen-
tielle de l’intellectualité musicale comme telle s’il est vrai que le musicien 

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

275

 



pensif se tient simultanément sur les deux bords d’un non-rapport : celui 
entre pensée musicale et dire musicien. En e*et d’un côté, comme musi-
cien ordinaire, il partage la pensée musicale, il est un passeur de l’œuvre, 
il est traversé par la musique qu’il fait ; et d’un autre côté, comme musicien 
pensif cette fois, il est l’acteur du dire musicien, de l’intellectualité musi-
cale. Or il n’y a pas véritablement de rapport entre ces deux bords si ce n’est 
précisément le musicien pensif qui tient ensemble ces deux bouts et qu’on 
dit à ce titre dividu.

D’où l’idée d’investir l’intellectualité musicale comme constituant une 
synthèse disjonctive de l’écouter et du dire, analogue à celle du voir et du 
parler dont parle Deleuze à propos de Foucault.

Il y a ensuite di*érentes situations musicales concrètes qui mériteraient 
d’être réexaminées à l’aulne d’une telle signi)ance musicienne.

Par exemple les rapports/non-rapports entre Wagner et Schoenberg : la 
paire {Wagner, Schoenberg} constitue-t-elle une synthèse disjonctive ?

Mais aussi le personnage de Kundry dans Parsifal  : n’entretient-il pas 
quelque proximité avec cette logique de synthèse disjonctive puisqu’il 
« rapporte », par-delà le vide des entractes, deux faces sans-rapport  : une 
femme servante et mutique (actes I & III), une femme déchaînée et toni-
truante (acte II) ?

Il y aurait donc ici lieu de braquer sur tel problème musicien le pinceau 
lumineux de ce concept deleuzien en vue de dégager quelque détail resté 
jusque-là dans l’ombre, quelque di@culté inaperçue, quelque pli/dépli non 
thématisé.

11 – Dernière remarque
Je terminerai ce rapide examen de la manière dont « la philosophie de 

Deleuze peut servir le musicien » par une remarque plus générale.

J’ai convoqué ici ce type d’intellectualité musicale qu’on dira « catégo-
rielle »  : celle qui tente d’attraper quelque chose de la pensée musicale au 
moyen d’un réseau de catégories musiciennes forgé ad hoc.

C’est le type d’intellectualité musicale qui est mienne, et qui me semble 
en général privilégié par les compositeurs (depuis Rameau, le fondateur).

IV. Les raisonances du monde-Musique

276



Mais il est vrai qu’un tout autre type d’intellectualité musicale a égale-
ment sa pleine légitimité  : celle qui tentera plutôt d’inventer une langue 
poétique captant dans un discours littéraire quelque résonance de l’inten-
sion proprement musicale à l’œuvre.

L’archétype de cette autre forme d’intellectualité – forme qu’on dira 
« littéraire » – nous est donné par Pierre-Jean Jouve dans son très beau livre 
sur Wozzeck, instruit au demeurant par la contribution du jeune compo-
siteur d’alors Michel Fano. Il n’est bien sûr pas anodin que ce livre vienne 
non d’un compositeur mais d’un grand poète.

La force et la faiblesse de cette modalité « littéraire » de l’intellectualité 
me semblent de s’épuiser dans sa lecture : une fois le livre fermé, il ne reste 
guère de catégories transposables, extrayables et maniables pour d’autres 
travaux si bien qu’activer cette intellectualité impliquera toujours de relire 
les mêmes pages pour réactiver leur résonance poétique. En un sens, l’in-
térêt de ce type d’intellectualité est ainsi de rendre la musique apte à mettre 
en branle, à susciter un texte poétique plutôt qu’à mieux « comprendre » ce 
qui se joue musicalement. En un sens, la singularité d’une œuvre musicale 
sert ici à générer une autre singularité, d’ordre cette fois littéraire.

C’est aussi pour cela qu’en cette circonstance, l’intellectualité de Jouve 
ne saurait être exactement dite musicale, ni d’ailleurs sans doute poétique : 
il s’agit de l’intellectualité d’un poète sur une œuvre musicale…

Il est patent, au terme de cet examen, que la philosophie de Deleuze 
est sans doute mieux adaptée à servir une forme littéraire d’intellectualité 
musicale puisqu’il y est essentiellement question de vitesses et d’intensités, 
de déplacements et d’accents.

Sans doute retrouvons-nous là ce que nous avons précédemment 
mentionné  : si la prose philosophique de Deleuze con)gure une image 
musicale de la pensée plutôt qu’elle ne délimite une image philosophique 
de la pensée musicale, l’intellectualité musicale qui peut le mieux résonner 
avec elle, en actualisant ses virtualités musiciennes, sera de type littéraire 
plutôt que catégorielle.

C’est peut-être là suggérer que la philosophie de Deleuze pourra, parmi 
les musiciens, « servir » en priorité l’interprète, l’improvisateur ou l’écou-
teur plutôt que le compositeur (en tous les cas que le compositeur catégori-
sant que je suis).

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

277

 



Notes bibliographiques
Références

1. Francis Bacon. Logique de la sensation (2 volumes ; Éditions de la di*érence ; 1996)
2. Deux régimes de fous, Éd. de Minuit, 2003
3. Qu’est-ce que la philosophie ? (p. 11)
4. Deux régimes de fous, p. 154
5. Qu’est-ce que la philosophie ? p. 105
6. Deux régimes de fous, p. 153
7. Deleuze, p. 140
8. Milles plateaux, p. 369
9. Mille plateaux, p. 120
10. Ceci nous est suggéré par François Zourabichvili  : Le vocabulaire de Deleuze, 

p. 41
11. Mille plateaux, p. 367
12. Mille plateaux, p. 367-368
13. Mille plateaux, p. 230
14. L’image-temps, p. 366
15. Mille plateaux, p. 368
16. Mille plateaux, p. 368
17. Mille plateaux, p. 370
18. Mille plateaux, p. 370
19. Mille plateaux, p. 121
20. Mille plateaux, p. 368-9
21. Francis Bacon, p. 38
22. Francis Bacon, p. 38
23. Mille plateaux, p. 386
24. Qu’est-ce que la philosophie ? p. 172
25. Francis Bacon, p. 43
26. Deleuze, p. 95
27. L’Image-temps, p. 21
28. Foucault, p. 115
29. Deleuze, p. 136
30. Mille plateaux, p. 360
31. Foucault, p. 31…
32. Qu’est-ce que la philosophie ? p. 82  ; précisément au chapitre Géophilosophie ( !)
33. voir Badiou : Deleuze, p. 127

IV. Les raisonances du monde-Musique

278



34. L’Image-temps, p. 232
35. De la vie comme nom de l’Être
36. Deleuze, p. 148-149
37. Di.érence et répétition, p. 272-273
38. Deleuze, p. 146
39. Alain Badiou : Deleuze, p. 142
40. Cf. son livre déjà cité p. 52 et 84
41. Logique du sens, p. 91
42. Logique du sens, p. 91
43. Logique du sens, p. 88
44. Francis Bacon, p. 33
45. Francis Bacon, p. 35
46. cf. Logique du sens
47. Deleuze, p. 134
48. Di.érence et répétition, p. 382
49. Qu’est-ce que la philosophie ? p. 192
50. Di.érence et répétition, p. 92
51. Logique du sens, p. 303
52. Badiou : Deleuze, p. 94
53. op. cit. p. 81
54. Logique du sens, p. 389
55. Logique du sens, p. 204
56. Logique du sens, p. 203-204
57. Logique du sens, p. 204
58. Logique du sens, p. 204
59. Deleuze, p. 36. La citation de Deleuze provient de son Foucault, p. 70
60. Foucault, p. 71
61. Anti-Œdipe, p. 14 et 90
62. Logique du sens, p. 204

ix . Musique et philosophie : Gilles Deleuze

279

 


